

سِيَّدُ الْمُسِّيَّدِينَ لِهِ شَرُوهُ حَمَّادٌ وَتَطَهِّرَ لِهِ فَضِيلَةُ الشَّيْخِ ٢

# شِرْكَحُ تِلْكَشَرُ الْأَصْوَلُ وَادِهُ

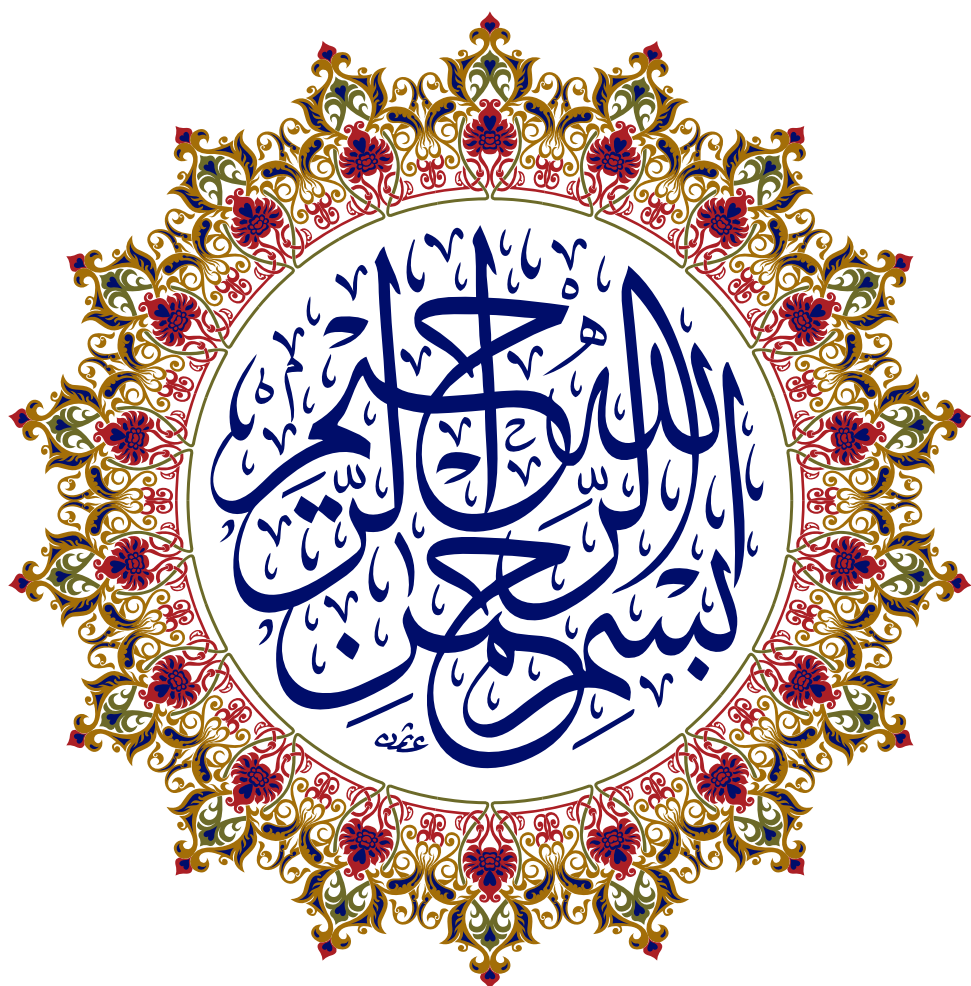
رَصَنِيفُ الْإِمَامِ  
مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ الْوَهَابِ بْنِ سَلَيْمَانَ التَّمِيمِيِّ

الموافق سنة (١٢٠٦) حِمَةُ الدِّنَّاعَى

مُنْقُرُ مِنَ السَّرِيعِ الصَّوْرِيِّ لِعَالِيِّ رَشِيقِ الْكُشُورِ  
صَاحِبُ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ حَمَدِ الْعَصَيْمِيِّ

عَصِيرَهِيَّةُ كَبَارِ الْعَالَمِ وَالْمَرِسُ بِالْمَرِمَنِ لِشَرِيفِهِنَّ  
غَفَرَ اللَّهُ لَهُ وَلَوَالْمَدِيَّهُ وَلِتَاجِهِ وَلَلْمُرْمَنِ

النَّسْخَةُ الْقَانِيَّةُ



# سُورَةُ الْمُعْزَلِ الْأَعْجَمِ

الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي صَيَّرَ الدِّينَ مَرَاتِبَ وَدَرَجَاتٍ، وَجَعَلَ لِلْعِلْمِ بِهِ أَصْوَلًا  
وَمُهِمَّاتٍ، وَأَشْهَدُ أَلَّا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ حَقًّا، وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ صِدْقًا.  
اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ، وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ؛ كَمَا صَلَّيْتَ عَلَى إِبْرَاهِيمَ، وَعَلَى آلِ  
إِبْرَاهِيمَ، إِنَّكَ حَمِيدٌ مَحِيدٌ، اللَّهُمَّ بَارِكْ عَلَى مُحَمَّدٍ، وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ؛ كَمَا بَارَكْتَ عَلَى  
إِبْرَاهِيمَ، وَعَلَى آلِ إِبْرَاهِيمَ، إِنَّكَ حَمِيدٌ مَحِيدٌ.  
أَمَّا بَعْدُ:

فَحَدَّثَنِي جَمَاعَةٌ مِنَ الشُّعُوخِ وَهُوَ أَوَّلُ حَدِيثٍ سَمِعْتُهُ مِنْهُمْ؛ بِإِسْنَادٍ كُلُّهُ إِلَى  
سُفْيَانَ بْنِ عُيَيْنَةَ، عَنْ عَمْرِو بْنِ دِينَارٍ، عَنْ أَبِي قَابُوسَ مَوْلَى عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرٍو،  
عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرٍو بْنِ الْعَاصِي رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، عَنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَّهُ  
قَالَ: «الرَّاجِحُونَ يَرَهُمُ الْرَّحْمَنَ، أَرْحَمُوا مَنْ فِي الْأَرْضِ؛ يَرَهُمُ مَنْ فِي  
السَّمَاوَاتِ».

وَمِنْ أَكْدِ الرَّحْمَةِ رَحْمَةُ الْمُعَلِّمِينَ بِالْمُتَعَلِّمِينَ، فِي تَلْقِيْنِهِمْ أَحْكَامَ الدِّينِ،  
وَتَرْقِيْتِهِمْ فِي مَنَازِلِ الْيَقِينِ

وَمِنْ طَرَائِقِ رَحْمَتِهِمْ: إِيقَافُهُمْ عَلَىٰ مُهِمَّاتِ الْعِلْمِ؛ بِإِقْرَاءِ أُصُولِ الْمُتُونِ،  
وَتَبَيِّنِ مَقَاصِدِهَا الْكُلُّيَّةِ، وَمَعَانِيهَا الْإِجْمَالِيَّةِ؛ لِيُسْتَفْتَحَ بِذَلِكَ الْمُبَتَدِئُونَ تَلَقِّيَهُمْ،  
وَيَجِدُ فِيهِ الْمُتَوَسِّطُونَ مَا يُذَكِّرُهُمْ، وَيَطَّلِعُ مِنْهُ الْمُتَهَوْنَ إِلَى تَحْقِيقِ مَسَائِلِ الْعِلْمِ.  
وَهَذَا شَرْحُ الْكِتَابِ الثَّانِي مِنْ (بَرْنَامِجٌ مُهِمَّاتِ الْعِلْمِ) فِي (سَتِّيَّهِ السَّادِسَةِ)،  
سِتٌّ وَثَلَاثِينَ بَعْدَ الْأَرْبَعِمِائَةِ وَالْأَلْفِ، وَهُوَ كِتَابٌ (ثَلَاثَةُ الْأُصُولِ وَأَدِلَّتُهَا)،  
لِإِمامِ الدَّعْوَةِ الْإِصْلَاحِيَّةِ السَّلْفِيَّةِ فِي جَزِيرَةِ الْعَرَبِ فِي الْقَرْنِ الثَّانِي عَشَرَ،  
الشَّيْخِ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الْوَهَابِ بْنِ سُلَيْمَانَ التَّمِيمِيِّ رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى، الْمُتُوفَّى سَنَةَ  
سِتٌّ بَعْدَ المِائَسَيْنِ وَالْأَلْفِ.



قال المصنف رحمه الله :

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

أَعْلَمْ - رَحِمَكَ اللَّهُ - أَنَّهُ يُحِبُّ عَلَيْنَا تَعْلُمُ أَرْبَعِ مَسَائِلَ :

الْأُولَى : الْعِلْمُ ; وَهُوَ مَعْرِفَةُ اللَّهِ وَمَعْرِفَةُ نَبِيِّهِ وَمَعْرِفَةُ دِينِ الإِسْلَامِ بِالْأَدِلَّةِ .

الثَّانِيَةُ : الْعَمَلُ بِهِ .

الثَّالِثَةُ : الدَّعْوَةُ إِلَيْهِ .

الرَّابِعَةُ : الصَّبْرُ عَلَى الْأَذَى فِيهِ .

وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى : بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ﴿١﴾ وَالْعَصْرِ ﴿٢﴾ إِنَّ الْإِنْسَنَ لَفِي خُسْرٍ

إِلَّا الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوْا بِالصَّابِرِ ﴿٣﴾ [العصير].

قَالَ الشَّافِعِيُّ - رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى - : «هَذِهِ السُّورَةُ لَوْ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ حُجَّةً عَلَى خَلْقِهِ إِلَّا هِيَ كَفَتْهُمْ ». ۝

وَقَالَ الْبُخَارِيُّ - رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى - : «بَابُ الْعِلْمِ قَبْلَ الْقَوْلِ وَالْعَمَلِ، وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى :

﴿فَاعْلَمْ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَاسْتَغْفِرْ لِذَنْبِكَ﴾ [محمد: ٩]، فَبَدَأَ بِالْعِلْمِ قَبْلَ الْقَوْلِ وَالْعَمَلِ ». ۝

لَهُمْ مَا شَاءُوا

قال الشارح وفقه الله :

أَبْتَدَأَ المُصَنِّفُ رَحْمَةُ اللَّهِ رِسَالَتَهُ بِالْبِسْمَلَةِ مُقْتَصِرًا عَلَيْهَا؛ أَتَبَاعًا لِلْسُّنْنَةِ فِيمَا أُسْتَفْتَحَ بِهِ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ رَسَائِلَهُ وَمُكَاتَبَاتِهِ إِلَى الْمُلُوكِ، وَالْتَّصَانِيفُ تَجْرِي مَجْرَاهَا .

ثُمَّ ذَكَرَ (أَنَّهُ يُحِبُّ عَلَيْنَا تَعْلُمُ أَرْبَعِ مَسَائِلَ) :

**المسألة الأولى: (العلم)**؛ وهو شرعاً: إدراك خطاب الشرع، ومردده إلى المعارف الثلاث؛

معرفة العبد ربّه، ودينه، ونبيه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

**فالعلم المطلوب شرعاً له وصفان** - وفق ما ذكره المصنف -:

**أحدُهُمَا: مَا يُطَلَّب مِنْهُ، وَهُوَ مَا تَعَلَّقُ بِمَعْرِفَةِ اللَّهِ، وَمَعْرِفَةِ دِينِهِ، وَمَعْرِفَةِ نَبِيِّهِ**

صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَهَذَا هُوَ عِلْمُ الشَّرْعِ.

**والآخر: مَا يُطَلَّب فِيهِ، وَهُوَ أَقْتِرَانُهُ بِالْأَدِلَّةِ، فَتَكُونُ تِلْكَ الْمَعْرِفَةُ عِلْمًا حَالَ أَقْتِرَانِهَا بِالْأَدِلَّةِ.**

**وَاجْهَارُ وَالْمَجْرُورُ فِي قَوْلِ الْمُصَنِّفِ: (بِالْأَدِلَّةِ)؛ مُتَعَلِّقٌ بِالْمَعَارِفِ التَّلَاثِ كُلُّهَا؛ فَمَعْرِفَةُ**

**الْأَصُولِ التَّلَاثَةِ لَا بُدَّ مِنْ أَقْتِرَانِهَا بِالْأَدِلَّةِ.**

**وَمَقْصُودُهُ مِنْ أَقْتِرَانِ تِلْكَ الْمَعْرِفَةِ بِالْأَدِلَّةِ: أَعْتِقَادُ الْعَبْدِ أَعْتِقَادًا جَازِمًا أَنَّ مَا آمَنَ بِهِ رَبُّهُ**

**وَدِينًا وَرَسُولًا ثَابِتُ بِالْأَدِلَّةِ الشَّرْعِيَّةِ، فَإِذَا أَعْتَقَدَ أَحَادُ الْمُسْلِمِينَ أَنَّ مَا آمَنُوا بِهِ شَهَدَتْ**

**بِصَحَّتِهِ أَدِلَّةُ شَرْعِيَّةٌ مَقْطُوعٌ بِهَا؛ كَفَاهُمْ فِي كَوْنِ مَعْرِفَتِهِمْ عَنْ دَلِيلٍ؛ فَلَا يَلْزَمُهُمْ مَعْرِفَةُ أَفْرَادِ**

**الْأَدِلَّةِ، فَضْلًا عَنِ الْإِسْتِبْنَاطِ، وَيُبَوِّتُ مَا نَحْدِ الْحُكْمِ وَمَنْزَعُ الْفَهْمِ فِي نُفُوسِهِمْ؛ هَذَا مَعْنَى كَوْنِ**

**تِلْكَ الْمَعْرِفَةِ حَاصِلَةً بِالْأَدِلَّةِ.**

**وَلَيْسَ مَقْصُودُهُ بِذِكْرِ الْأَدِلَّةِ إِيْجَابٌ أَقْتِرَانِ كُلِّ مَسَأَلَةٍ بِدَلِيلِهَا، فَإِنَّ هَذَا مِمَّا يَعْسُرُ عَلَى عُمُومِ**

**الْخُلُقِ، وَيَتَعَذَّرُ حُصُولُهُ مِنْهُمْ.**

**وَهَذِهِ الْمَعْرِفَةُ الْمُبَيِّنَةُ هِيَ الْمَعْرِفَةُ الْإِجْمَالِيَّةُ؛ وَهِيَ مَعْرِفَةُ عَامَّةِ الْخُلُقِ الَّتِي تَحِبُّ عَلَى كُلِّ**

**أَحَدٍ، فَالْعَوَامُ يَكْنِيْهِمْ مَعْرِفَةً أَنَّ مَا آمَنُوا بِهِ مِنْ رَبِّ وَدِينٍ وَرَسُولٍ ثَابِتُ بِأَدِلَّةٍ وَبَرَاهِينَ**

**شَرْعِيَّةٍ، فَمَتَى أَعْتَقَدُوا ذَلِكَ أَعْتِقَادًا جَازِمًا كَانَتْ تِلْكَ الْمَعْرِفَةُ مُصَحَّحةً دِينَهُمْ، وَاقِعَةً عَنْ**

**دَلِيلٍ.**

أَمَّا الْمَعْرِفَةُ التَّفَصِيلِيَّةُ بِهَا فَوْقَ ذَلِكَ فَرَضُ كِفَايَةٌ، وَقَدْرُ مَا يَجِبُ مِنْهَا يَخْتَلِفُ بِالْخِتَالِفِ  
أَعْيَانُ الْخَلْقِ وَأَحْوَاهُمْ؛ فَالْوَاجِبُ عَلَى الْحَاكِمِ، وَالْعَالَمِ، وَالْمُفْتَيِّ، وَالْقَاضِيِّ، وَالْمَعْلُومُ = غَيْرُ مَا  
يَجِبُ عَلَى غَيْرِهِمْ؛ لِمَا أَقْتَرَنَ بِهِمْ مِنْ حَالٍ تَسْتَدِعِي مِنَ الْمَعْرِفَةِ التَّفَصِيلِيَّةِ فِي حَقِّهِمْ مَا لَا  
يُسْتَدِعِي فِي غَيْرِهِمْ.

فَمَعْرِفَةُ الشَّرْعِ الْمَأْمُورُ بِهَا نَوْعَانٌ:

أَحَدُهُمَا: الْمَعْرِفَةُ الْإِجْمَالِيَّةُ؛ وَهِيَ: مَعْرِفَةُ أُصُولِ الشَّرْعِ وَكُلِّيَّاتِهِ، وَيَتَعَلَّقُ وُجُوبُهَا بِالْخَلْقِ  
كَافَّةً، فَهِيَ فَرْضٌ عَيْنٌ عَلَى كُلِّ أَحَدٍ.

وَالآخَرُ: الْمَعْرِفَةُ التَّفَصِيلِيَّةُ؛ وَهِيَ: مَعْرِفَةُ تَفَاصِيلِ الشَّرْعِ، وَيَتَعَلَّقُ وُجُوبُهَا بِأَحَادِيدِ مِنَ  
الْخَلْقِ؛ لِمَعْنَى أَقْتَرَنَ بِهِمْ؛ كَالْحُكْمِ، أَوِ الْقَضَاءِ، أَوِ الْإِفْتَاءِ.

وَالْمَسْأَلَةُ الثَّانِيَّةُ: (الْعَمَلُ بِهِ)؛ أَيْ: بِالْعِلْمِ.

وَالْعَمَلُ شَرْعًا هُوَ: ظُهُورُ صُورَةِ خِطَابِ الشَّرْعِ عَلَى الْعَبْدِ.

وَخِطَابُ الشَّرْعِ نَوْعَانٌ:

أَحَدُهُمَا: خِطَابُ الشَّرْعِ الْخَبَرِيُّ، وَظُهُورُ صُورَتِهِ بِاِمْتِشَالِهِ بِالْتَّصْدِيقِ إِثْبَاتًا وَنَفِيًّا.

وَالثَّانِي: خِطَابُ الشَّرْعِ الْطَّلَبِيُّ، وَظُهُورُ صُورَتِهِ بِاِمْتِشَالِ الْأَمْرِ وَالنَّهْيِ، وَأَعْتِقَادِ حِلٌّ  
الْحَلَالِ.

فَمِنْ خِطَابِ الشَّرْعِ الْخَبَرِيِّ: قَوْلُ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿ وَإِنَّ السَّاعَةَ إِذَا يَأْتِي لَا رَبَّ لِلْأَرْضِ فِيهَا ﴾ [الْحَجَّ: ٧]،

وَقَوْلُهُ: ﴿ وَمَا رَبُّكَ يُظْهِرُ لِلْعَبِيدِ ﴾ [فُصْلَتْ].

فَالْعَمَلُ بِهَا يَكُونُ بِظُهُورِ الْإِمْتِشَالِ بِالْتَّصْدِيقِ إِثْبَاتًا فِي الْأَوَّلِ، وَنَفِيًّا فِي الثَّانِي؛ فَيُثْبِتُ الْعَبْدُ  
وُفُودَ السَّاعَةِ وَقُدُومَهَا، وَيَنْفِي مَا نَفَاهُ اللَّهُ عَنْ نَفْسِهِ مِنْ ظُلْمِ الْخَلْقِ.

وَمِنْ خَطَابِ الشَّرْعِ الْطَّلَبِيِّ: قَوْلُ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ﴾ [البَّقَرَةَ: ٤٣]، وَقَوْلُهُ: ﴿وَلَا نَقْرِبُوا الزِّنَةَ﴾ [الإِسْرَاءَ: ٣٢]، وَقَوْلُهُ: ﴿وَهُوَ الَّذِي سَخَّرَ الْبَحْرَ لِتَأْكُلُوا مِنْهُ لَحْمًا طَرِيًّا﴾ [النَّحْلَ: ١٤].

فَظْهُورُ صُورَتِهِ بِالْعَمَلِ يَكُونُ بِاِمْتِشَالِ الْأَمْرِ فِي الْأَوَّلِ فِعْلًا بِإِقَامَةِ الصَّلَاةِ، وَأَمْتِشَالِ النَّهْيِ فِي الثَّانِي بِالْكَفَّ عَنِ الزِّنَةِ، وَفِي الثَّالِثِ بِاعْتِقَادِ حِلِّ لَحْمِ الْبَحْرِ أَنْ يُؤْكَلَ.

وَالْمَسْأَلَةُ الثَّالِثَةُ: (الدَّعْوَةُ إِلَيْهِ); أَيْ: الدَّعْوَةُ إِلَى الْعِلْمِ.

وَالْمَرْادُ بِهَا: الدَّعْوَةُ إِلَى اللَّهِ؛ لِأَنَّ الْعِلْمَ يَنْطَوِي عَلَى الْمَعَارِفِ الْثَّلَاثِ؛ مَعْرِفَةِ اللَّهِ، وَمَعْرِفَةِ دِيْنِهِ، وَمَعْرِفَةِ نَبِيِّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَمَنْ دَعَا إِلَى الْعِلْمِ فَإِنَّهُ يَدْعُو إِلَى مَعْرِفَةِ اللَّهِ أَصْلًا، وَيَدْعُو إِلَى مَعْرِفَةِ دِيْنِهِ وَنَبِيِّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ تَبَعًا.

فَمَنْ دَعَا إِلَى الْعِلْمِ الْمُتَعَلِّقِ بِالْمَعَارِفِ الْثَّلَاثِ وَفَقَ المَنْهَجَ النَّبِيِّيَّ فَهُوَ يَدْعُو إِلَى اللَّهِ كَمَا أَرَادَ اللَّهُ.

وَالدَّعْوَةُ إِلَى اللَّهِ شَرْعًا هِيَ: طَلَبُ النَّاسِ كَافَةً إِلَى اِتْبَاعِ سَبِيلِ اللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ.

وَالْمَسْأَلَةُ الرَّابِعَةُ: (الصَّبْرُ عَلَى الْأَذَى فِيهِ); أَيْ: فِي الْعِلْمِ، تَعَلَّمًا وَعَمَالًا وَدَعْوَةً.

وَالصَّابِرُ شَرْعًا: حَبْسُ النَّفْسِ عَلَى حُكْمِ اللَّهِ.

وَحُكْمُ اللَّهِ نَوْعَانِ:

أَحَدُهُمَا: حُكْمُ قَدَرِيٌّ.

وَالآخَرُ: حُكْمُ شَرْعِيٌّ.

وَالْمَذُكُورُ مِنَ الصَّابِرِ فِي كَلَامِ الْمُصَنَّفِ هُوَ: الصَّابِرُ عَلَى الْأَذَى فِي الْعِلْمِ، وَالْأَذَى مِنَ الْقَدْرِ الْمُؤْلِمِ، فَيَكُونُ الصَّابِرُ عَلَى الْعِلْمِ مِنْ هَذِهِ الْجِهَةِ مِنَ الصَّابِرِ عَلَى حُكْمِ اللَّهِ الْقَدَرِيِّ.

وَلَمَّا كَانَ الْعِلْمُ مَأْمُورًا بِهِ صَارَ الصَّابِرُ عَلَيْهِ أَيْضًا مِنَ الصَّابِرِ عَلَى حُكْمِ اللَّهِ الشَّرِيعِيِّ.

فَيَكُونُ الصَّبْرُ عَلَى الْأَدَى فِي الْعِلْمِ بِاعْتِبَارِ الْوَصْفِ الْعَارِضِ صَبِرًا عَلَى حُكْمِ اللَّهِ الْقَدَرِيِّ، وَبِاعْتِبَارِ أَصْلِ الْمَأْمُورِ بِهِ صَبِرًا عَلَى حُكْمِ اللَّهِ الشَّرْعِيِّ؛ فَاجْتَمَعَ فِيهِ نَوْعًا الصَّبِرِ. وَالدَّلِيلُ عَلَى وُجُوبِ تَعْلِمِ هَذِهِ الْمَسَائِلِ الْأَرْبَعِ هُوَ: سُورَةُ الْعَصْرِ؛ لِأَنَّ اللَّهَ أَقْسَمَ بِالْعَصْرِ أَنَّ جِنْسَ الْإِنْسَانِ فِي خُسْرٍ، وَلَا يَنْجُو الْعَبْدُ مِنْهُ إِلَّا بِالْمَذْكُورِ بَعْدَ أَدَاءِ الْاسْتِشَاءِ (إِلَّا)، فَيَكُونُ وَاجِبًا؛ لِتَوْقُفِ النَّجَاهِ الْمَأْمُورِ بِهَا عَلَيْهِ، وَالْمُنْجِي مِنَ الْخُسْرِ هُوَ الْعِلْمُ، وَالْعَمَلُ، وَالدَّعْوَةُ، وَالصَّبَرُ.

فَتَعَلَّمُ هَذِهِ الْمَسَائِلِ الْأَرْبَعِ وَاجِبٌ؛ لِأَنَّ نَجَاهَ الْعَبْدِ وَرَبِّهِ مُتَوَقَّفٌ عَلَيْهَا. وَبَيَانُ هَذِهِ الْجُمْلَةِ أَنَّ اللَّهَ أَقْسَمَ بِالْعَصْرِ؛ وَهُوَ: الْوَقْتُ الْكَائِنُ آخِرَ النَّهَارِ، فَإِنَّ أَسْمَ (الْعَصْرِ) إِذَا أُطْلِقَ فِي خِطَابِ الشَّرْعِ وَعُرِفَ الصَّحَابَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ كَانَ الْمُرَادُ بِهِ: الْوَقْتُ الْمَعْرُوفُ آخِرَ النَّهَارِ.

وَحَمِلُّ خِطَابِ الشَّرْعِ عَلَى مَا هُوَ فِيهِ أَوْلَى مِنْ حَمْلِهِ عَلَى الْأَجْنَبِيِّ عَنْهُ، فَإِنَّ الْكَلِمَةَ الْوَاحِدَةَ مِنْ كَلَامِ الْعَرَبِ تَتَجَادِلُهَا مَعَانٍ عِدَّةٌ؛ لِاتِّساعِ لُغَتِهِمْ، فَإِذَا أَرْدَتَ أَنْ تُبَيِّنَ شَيْئًا مِنْ كَلَامِ اللَّهِ أَوْ كَلَامِ رَسُولِهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَأَرْقُبْ مَا جَرَى أُعْتِدَادُ الشَّرْعِ بِهِ مِنْ تِلْكَ الْمَعَانِي فَاحْمِلْهُ عَلَيْهِ، فَإِذَا تَتَبَعَّتَ الْخِطَابَ الشَّرْعِيَّ وَعُرِفَ الصَّحَابَةُ فِي أَسْمِ (الْعَصْرِ) وَجَدْتَ أَنَّ الْمُرَادُ فِيهِ هُوَ: الْوَقْتُ الْكَائِنُ آخِرَ النَّهَارِ.

فَالْمُقْسَمُ بِهِ فِي هَذِهِ الْآيَةِ هُوَ مَعْهُودُ خِطَابِ الشَّرْعِ مِنْ أَسْمِ (الْعَصْرِ)، وَهُوَ هَذَا الْوَقْتُ، لَا الدَّهْرُ وَلَا غَيْرُهُ مِنَ الْمَعَانِي الَّتِي ذَكَرَهَا مَنْ ذَكَرَهَا مِنْ أَهْلِ الْعِلْمِ، فَالْمُقْسَمُ بِهِ فِي الْآيَةِ هُوَ وَقْتُ الْعَصْرِ دُونَ غَيْرِهِ.

وَوَقَعَ الْقَسَمُ بِهِ عَلَى أَنَّ جِنْسَ الْإِنْسَانِ فِي خُسْرٍ، ثُمَّ أَسْتَشَنَى اللَّهُ مِنَ الْخَاسِرِينَ نَوْعًا هُمْ الْمُتَصِفُونَ بِأَرْبَعِ صِفَاتٍ:

فَقَالَ فِي الصِّفَةِ الْأُولَىٰ: (﴿إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا﴾ [العَصْر: ٣])، وَهَذَا دَلِيلُ الْعِلْمِ؛ لِأَنَّ الإِيمَانَ فِي أَصْلِهِ وَكَمَالِهِ لَا يُحْصَلُ إِلَّا بِالْعِلْمِ.

وَقَالَ فِي الصِّفَةِ الثَّالِثَةِ: (﴿وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ﴾ [العَصْر: ٣])، وَهَذَا دَلِيلُ الْعَمَلِ، وَوَصْفُ الْعَمَلِ بِالصَّالِحَاتِ يُبَيِّنُ أَنَّ الْمَطْلُوبَ مِنَ الْعَبْدِ لَيْسَ مُطْلَقَ الْعَمَلِ؛ بَلْ عَمَلٌ مُخْصُوصٌ، وَهُوَ: الْعَمَلُ الصَّالِحُ الْوَاقِعُ خَالِصًا لِلَّهِ وَفَقَ هَدِيَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

ثُمَّ قَالَ فِي الصِّفَةِ الْأُولَىٰ: (﴿وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِّ﴾ [العَصْر: ٣])، وَهَذَا دَلِيلُ الدَّعْوَةِ؛ فَالْحَقُّ: أَسْمُّ لِمَا وَجَبَ وَلَزِمَ، وَأَعْلَاهُ مَا كَانَ وُجُوبُهُ وَلُزُومُهُ بِطَرِيقِ الشَّرْعِ، وَالْتَّوَاصِي بِهِ تَفَاعُلٌ مِنَ الْوَرَصِيَّةِ بَيْنَ أَثْنَيْنِ فَأَكْثَرِ، وَهَذِهِ حَقِيقَةُ الدَّعْوَةِ إِلَى اللَّهِ.

ثُمَّ قَالَ فِي الصِّفَةِ الْأُولَىٰ: (﴿وَتَوَاصَوْا بِالصَّابِرِ﴾ [العَصْر: ٣])، وَهَذَا دَلِيلُ الصَّابِرِ.

فَسُورَةُ الْعَصْرِ - مَعَ قِصْرِهَا - دَلَّتْ عَلَى الْمَسَائِلِ الْأَرْبَعِ، وَهِيَ وَافِيَّةٌ فِي بَيَانِ مَا يُؤْمِنُ بِهِ النَّاسُ لِيَنْجُوا وَيُفْلِحُوا.

وَلَوْفَائِهَا بِالْمَقَاصِدِ (قَالَ الشَّافِعِيُّ - رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى -: «هَذِهِ السُّورَةُ لَوْ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ حُجَّةً عَلَىٰ خَلْقِهِ إِلَّا هِيَ لَكَفَتُهُمْ»)؛ أَيْ: كَفَتُهُمْ فِي قِيَامِ الْحُجَّةِ عَلَيْهِمْ بِوُجُوبِ أُمْتَشَالِ حُكْمِ اللَّهِ الشَّرْعِيِّ خَبَرًا وَطَلَبًا، ذَكَرَهُ أَبْنُ تَيْمِيَّةَ، وَعَبَدُ الْلَّطِيفِ أَلْ الشَّيْخِ، وَأَبْنُ بَازٍ = رَحْمَةُ اللَّهِ، فَهِيَ كَافِيَّةٌ فِي إِقَامَةِ الْحُجَّةِ عَلَى الْخَلْقِ بِأَنَّ يَمْتَشِلُوا بِحُكْمِ اللَّهِ، وَهَذَا هُوَ مُرَادُ الشَّافِعِيِّ، وَلَيْسَ مُرَادُهُ أَنَّ سُورَةَ الْعَصْرِ كَافِيَّةٌ فِي جَمِيعِ أَبْوَابِ الدِّيَانَةِ مُغْنِيَّةٌ عَنْ تَفَاصِيلِ أَدِلَّتِهَا، فَإِنَّهُ لَمْ يُرِدِ التَّفَاصِيلَ الشَّرْعِيَّةَ، وَإِنَّهَا أَرَادَ أَصْلًا كُلِّيًّا، وَهُوَ قِيَامُ الْحُجَّةِ عَلَى الْخَلْقِ بِوُجُوبِ أُمْتَشَالِهِمْ حُكْمَ اللَّهِ؛ فَسُورَةُ الْعَصْرِ كَافِيَّةٌ فِي الدَّلَالَةِ عَلَى هَذَا الْأَصْلِ الْكُلِّيِّ.

وَالْمُقْدَمُ مِنْ هَذِهِ الْمَسَائِلِ الْأَرْبَعِ هُوَ: الْعِلْمُ، فَهُوَ أَصْلُهَا الَّذِي تَتَفَرَّعُ مِنْهُ وَتَنْشَأُ عَنْهُ، وَأَوْرَدَ الْمُصَنَّفُ لِتَحْقِيقِ هَذَا كَلَامَ الْبُخَارِيِّ الْمُتَعَلِّقَ بِهَذَا الْمَحَلِّ مِنْ «صَحِيحِهِ» بِمَعْنَاهُ.

وَلَفْظُهُ: (بَابُ الْعِلْمِ قَبْلَ الْقَوْلِ وَالْعَمَلِ؛ لِقَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿فَاعْلَمْ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ﴾ [مُحَمَّد: ١٩]، فَبَدَأَ بِالْعِلْمِ) أَهْدَى

وَقَوْلُ الْمَصَنَّفِ: (قَبْلَ الْقَوْلِ وَالْعَمَلِ)؛ زِيَادَةُ تُفَسِّرُ مَعْنَى الْبَدْءِ الْمَذْكُورِ فِي كَلَامِ الْبُخَارِيِّ؛ فَإِنَّ الْبُخَارِيَّ قَالَ: (فَبَدَأَ بِالْعِلْمِ)، وَأَسْتَغْنَى عَنْ تَسْمِيمِ جُمْلَتِهِ بِأَصْلِ تَرْجِمَتِهِ، فَإِنَّهُ قَالَ: (بَابُ الْعِلْمِ قَبْلَ الْقَوْلِ وَالْعَمَلِ)، فَتَقْدِيرُ الْكَلَامِ الَّذِي أَرَادَهُ هُوَ الَّذِي أَفْصَحَ عَنْهُ الْمَصَنَّفُ بِزِيَادَتِهِ فَقَالَ: (فَبَدَأَ بِالْعِلْمِ قَبْلَ الْقَوْلِ وَالْعَمَلِ).

وَوَجْهُهُ أُسْتَدِلَالُهُ بِالآيَةِ: فِي الْأَمْرِ بِالْعِلْمِ أَوْلًا فِي قَوْلِهِ: ﴿فَاعْلَمْ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ﴾ [مُحَمَّد: ١٩]، ثُمَّ عَطَفَ الْأَمْرِ بِالْقَوْلِ وَالْعَمَلِ عَلَيْهِ فَقَالَ: (وَاسْتَغْفِرْ لِذَنِبِكَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ) [مُحَمَّد: ١٩]، فَ(الاِسْتِغْفَارُ) إِشَارَةٌ إِلَى الْقَوْلِ وَالْعَمَلِ، فَحَقِيقَتُهُ: التَّوْبَةُ مَعَ الدُّعَاءِ بِطَلَبِ الْمَغْفِرَةِ، وَالتَّوْبَةُ إِذَا أَطْلَقْتُ دَخَلَ فِيهَا الْقَوْلُ وَالْعَمَلُ كُلُّهُ.

فَقَوْلُ الْمَصَنَّفِ فِي زِيَادَتِهِ: (قَبْلَ الْقَوْلِ وَالْعَمَلِ)؛ أَرَادَ بِالْقَوْلِ وَالْعَمَلِ: مَا أُسْتَكِنَ مِنْهُ فِي الْاِسْتِغْفَارِ، فَإِنَّ الْاِسْتِغْفَارَ يَسْتَكِنُ فِيهِ الْقَوْلُ وَالْعَمَلُ:

فَأَمَّا الْقَوْلُ: فَفِي دُعَاءِ الْمَغْفِرَةِ، فَإِنَّ الْعَبْدَ إِذَا قَالَ: أَسْتَغْفِرُ اللَّهَ؛ فَهُوَ يُقُولُ بِلِسَانِهِ دَاعِيَاً رَبَّهُ الْغُفرَةَ:

وَأَمَّا الْعَمَلُ: فَلَأَنَّ الْاِسْتِغْفَارَ إِذَا أَطْلَقَ أَنْدَرَ جَهَتَ فِيهِ التَّوْبَةُ، وَالتَّوْبَةُ تَشْمَلُ الْقَوْلَ وَالْعَمَلَ كُلَّهُ.

وَأَسْتَبَّنِطَ هَذَا الْمَعْنَى قَبْلَ الْبُخَارِيِّ شَيْخُ شُعْبِيْنَ سُفِيَّانُ بْنُ عُيَيْنَةَ. رَوَاهُ عَنْهُ أَبُو نَعِيمٍ الْأَصْبَهَانِيُّ فِي كِتَابِ «حِلْيَةِ الْأَوْلَيَاءِ»، ثُمَّ أَخْذَهُ عَنِ الْبُخَارِيِّ بَعْدَهُ الْغَافِقِيُّ، فَقَالَ فِي «مُسْنَدِ الْمَوْطَلِ»: (بَابُ الْعِلْمِ قَبْلَ الْقَوْلِ وَالْعَمَلِ).



قال المصنف رحمة الله :

أعلم - رحمة الله - أن يحب على كل مسلم و مسلمة تعلم ثلات هذه المسائل والعمل

بهن :

الأولى: أن الله خلقنا، ورزقنا، ولم يتركنا هملا، بل أرسل إلينا رسولًا؛ فمن أطاعه دخل الجنة، ومن عصاه دخل النار، والدليل قوله تعالى: ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَا إِلَيْكُمْ رَسُولًا شَهِدًا عَلَيْكُمْ كَمَا أَرْسَلْنَا إِلَيْ فِرْعَوْنَ رَسُولًا﴾ [المرمل] .

الثانية: أن الله لا يرضي أن يشرك معه أحد في عبادته، لانبي مرسلا، ولا ملك مقرب، ولا غيرهما، والدليل قوله تعالى: ﴿وَأَنَّ الْمَسِيحَادِلَلَّهِ فَلَا تَدْعُوا مَعَالَهِ أَحَدًا﴾ [الجن] .

الثالثة: أن من أطاع الرسول ووحد الله، لا يجوز له موالاة من حاد الله ورسوله، ولو كان أقرب قريب، والدليل قوله تعالى: ﴿لَا يَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ يُوَادُّونَ مَنْ حَادَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ، وَلَوْ كَانُوا أَبَاءَهُمْ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ إِخْوَنَهُمْ أَوْ عَشِيرَتَهُمْ أُولَئِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمْ إِلَيْمَنَ وَأَيْدَهُمْ بِرُوحٍ مِنْهُ وَيُدْخِلُهُمْ جَنَّتٍ بَخْرِي مِنْ تَحْنِهَا الْأَنْهَرُ حَلَّدِينَ فِيهَا رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ أُولَئِكَ حِزْبُ اللَّهِ أَلَا إِنَّ حِزْبَ اللَّهِ هُمُ الْمُفْلِحُونَ﴾ [المجادلة] .

٢٢

لله الحمد

قال الشارح وفقه الله :

ذكر المصنف رحمة الله هنا ثلات مسائل عظيمة (يحب على كل مسلم و مسلمة) تعلمونه والعمل بهن :

فَأَمَّا الْمَسْأَلَةُ الْأُولَى: فَمَقْصُودُهَا: بَيَانُ وُجُوبِ طَاعَةِ الرَّسُولِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَذَلِكَ (أَنَّ اللَّهَ خَلَقَنَا، وَرَزَقَنَا، وَلَمْ يَتُرُكْنَا هَمَّلًا) - أَيْ: مُهْمَلِينَ، لَا نُؤْمِرُ وَلَا نُنْهَى -، (بَلْ أَرْسَلَ إِلَيْنَا رَسُولًا) - هُوَ مُحَمَّدٌ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -، (فَمَنْ أَطَاعَهُ دَخَلَ الْجَنَّةَ، وَمَنْ عَصَاهُ دَخَلَ النَّارَ)؛ كَمَا قَالَ تَعَالَى: (إِنَّا أَرْسَلْنَا إِلَيْكُمْ رَسُولًا شَهِدَ لَكُمْ كَمَا أَرْسَلْنَا إِلَى فِرْعَوْنَ رَسُولًا) ﴿١٥﴾ فَعَصَى فِرْعَوْنَ أَرْسَلَ فَأَخْذَنَاهُ أَخْذًا وَبِلًا ﴿١٦﴾ [المرمل]؛ أَيْ: أَخْذًا شَدِيدًا.

وَأُتْبِعَ خَبْرُ إِرْسَالِ الرَّسُولِ إِلَيْنَا بِذِكْرِ إِرْسَالِ مُوسَى عَلَيْهِ الْصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ إِلَى فِرْعَوْنَ، وَعَاقِبَةُ عِصْيَانِهِ = تَحْذِيرًا لِهُنْدِهِ الْأُمَّةِ مِنْ عِصْيَانِ النَّبِيِّ الْمُرْسَلِ إِلَيْهَا، فَيَحِلُّ بِهِمْ عَذَابُ اللَّهِ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ، وَأَنَّهُمْ إِنْ أَطَاعُوهُ نَجَوْا مِنَ الْعَذَابِ وَدَخَلُوا الْجَنَّةَ.

وَأَمَّا الْمَسْأَلَةُ الثَّالِثَةُ: فَمَقْصُودُهَا: إِبْطَالُ الشَّرِكَةِ فِي الْعِبَادَةِ، وَإِحْقَاقُ تَوْحِيدِ اللَّهِ بِبَيَانِ أَنَّ اللَّهَ (لَا يَرْضَى أَنْ يُشْرِكَ مَعَهُ فِي عِبَادَتِهِ) أَحَدٌ كَائِنًا مِنْ كَانَ؛ لِأَنَّ الْعِبَادَةَ حَقُّهُ، وَحَقُّ اللَّهِ لَا يَقْبُلُ الشَّرِكَةَ، فَلَا يَرْضَى أَنْ يُشَارِكَهُ فِي هَذَا أَحَدٌ.

وَالنَّهِيُّ عَنْ دَعْوَةِ غَيْرِ اللَّهِ دَلِيلٌ عَلَى أَنَّ الْعِبَادَةَ كُلَّهَا لِلَّهِ وَحْدَهُ، فَالدُّعَاءُ يُطْلَقُ فِي خُطَابِ الشَّرِعِ أَسْمَاءِ الْعِبَادَةِ كُلَّهَا تَعْظِيْلًا لَهُ؛ كَمَا صَحَّ عِنْدَ أَصْحَابِ السُّنْنِ مِنْ حَدِيثِ النُّعْمَانَ بْنِ بَشِيرٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا؛ أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: «الدُّعَاءُ هُوَ الْعِبَادَةُ»، وَلَا جُلٍّ هَذَا عُبَرٌ كَثِيرًا فِي خُطَابِ الشَّرِعِ عَنِ الْعِبَادَةِ (الدُّعَاءِ)، فَمَعْنَى قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿فَلَا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا﴾ ﴿١٨﴾ [الجِنْ]: (فَلَا تَعْبُدُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا)، وَإِبْطَالُ عِبَادَةِ غَيْرِهِ يَتَضَمَّنُ إِثْبَاتَ الْعِبَادَةِ لِلَّهِ وَحْدَهُ، وَسَيَأْتِي مَزِيدٌ بَيَانٌ لِهَذَا.

وَأَمَّا الْمَسْأَلَةُ الثَّالِثَةُ: فَمَقْصُودُهَا: بَيَانُ وُجُوبِ الْبَرَاءَةِ مِنَ الْمُشْرِكِينَ؛ لِأَنَّ طَاعَةَ الرَّسُولِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَإِبْطَالُ الشَّرِكَةِ - وَهُمَا الْأَمْرَانِ الْمَذْكُورَانِ فِي الْمَسَأَلَتَيْنِ الْأُولَى وَالثَّالِثَةِ - لَا يَتَحَقَّقانِ إِلَّا بِإِقَامَةِ هَذَا الْأَصْلِ.

فَالْمَسْأَلَةُ التَّالِثَةُ بِمَنْزِلَةِ التَّابِعِ الْلَّازِمِ لِلْمَسْأَلَتَيْنِ الْأُولَيْنِ، وَهِيَ أَنَّ مَنْ أَطَاعَ الرَّسُولَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَأَبْطَلَ الشُّرُكَ فَوَحَدَ اللَّهَ = لَنْ تَتَمَّ عِبَادَتُهُ لِلَّهِ إِلَّا بِالْبَرَاءَةِ مِنَ الْمُشْرِكِينَ.

وَمَعْنَى قَوْلِهِ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿مَنْ حَادَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ﴾ [الْمُجَادَلَةُ: ٢٢]؛ أَيْ: مَنْ كَانَ فِي حَدٍّ مُتَمَيِّزٍ عَنِ اللَّهِ وَرَسُولِهِ، وَهُوَ حَدُّ الْكُفْرِ، فَإِنَّ الْمُؤْمِنِينَ يَكُونُونَ فِي حَدٍّ، وَالْكَافِرِينَ يَكُونُونَ فِي حَدٍّ، وَإِذَا تَمَيَّزَ كُلُّ حِزْبٍ فِي حَدٍّ لَمْ يَكُنْ بَيْنَهُمْ إِلَّا الْعَدَاوَةُ وَالْبَغْضَاءُ.

وَمَا يَنْبَهُ إِلَيْهِ أَنَّ هَاتَيْنِ الْمَقْدَمَيْنِ الْمُسْتَفْتَحَتَيْنِ يَقُولُ الْمُصَنَّفُ: (أَعْلَمُ - رَحْمَكَ اللَّهُ -)؛ هُمَا رِسَالَتَانِ لَهُ خَارِجَتَانِ عَنْ رِسَالَةِ «ثَلَاثَةِ الْأُصُولِ وَأَدِلَّتِهَا»، ثُمَّ ضَمَّهُمَا بَعْضُ تَلَامِيذِهِ إِلَيْهَا، وَتَتَابَعَ النَّقْلَةُ عَلَى إِثْبَاتِهِمَا بَيْنَ يَدِيهِمَا لِحُسْنِ الْمَنَاسِبَةِ بَيْنَ مَعَانِيهِمَا وَمَقَاصِدِهَا، ثُمَّ أَشْتَهَرَ مَجْمُوعُ تِلْكَ الرَّسَائِلِ الْثَّلَاثِ بِاسْمِ «ثَلَاثَةِ الْأُصُولِ وَأَدِلَّتِهَا»، وَإِلَّا فَمُبْتَدَأُ «ثَلَاثَةِ الْأُصُولِ» قَوْلُهُ فِيهَا يُسْتَقْبَلُ: (أَعْلَمُ - أَرْشَدَكَ اللَّهُ لِطَاعَتِهِ -)، أَفَادَهُ أَبْنُ قَاسِمِ الْعَاصِمِيِّ فِي «حَاشِيَةِ ثَلَاثَةِ الْأُصُولِ»، وَهُوَ أَمْرٌ مَعْلُومٌ لِمَنْ تَسْلَسَلَ أَخْذُهُ الْعِلْمَ إِلَى مُصَنَّفَهَا بِالْتَّلْقِيِّ عَنِ الشُّيوُخِ الْمُشْتَهِرِينَ بِالْعِنَاءِ بِتَصَانِيفِهِ رَحْمَهُمُ اللَّهُ.



قال المصنف رحمه الله :

أَعْلَمْ - أَرْشَدَكَ اللَّهُ لِطَاعَتِهِ - أَنَّ الْحَنِيفِيَّةَ مِلَّةُ إِبْرَاهِيمَ: أَنْ تَعْبُدَ اللَّهَ وَحْدَهُ مُخْلِصًا لَهُ  
الدِّينَ، وَبِذَلِكَ أَمَرَ اللَّهُ جَمِيعَ النَّاسِ، وَخَلَقَهُمْ لَهَا؛ كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ  
وَالْإِنْسَانَ إِلَّا لِيَعْبُدُونَ﴾ [الذاريات: ٥٥]، وَمَعْنَى (يَعْبُدُونَ): يُوَحِّدُونَ.  
وَأَعْظَمُ مَا أَمَرَ اللَّهُ بِهِ: التَّوْحِيدُ؛ وَهُوَ إِفْرَادُ اللَّهِ بِالْعِبَادَةِ.  
وَأَعْظَمُ مَا نَهَى عَنْهُ: الشَّرْكُ، وَهُوَ دَعْوَةُ غَيْرِهِ مَعَهُ؛ وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿وَأَعْبُدُوا اللَّهَ  
وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا﴾ [النِّسَاء: ٣٦].

لَهُمْ هَذِهِ

قال الشارح وفقه الله :

ذَكَرَ المُصَنِّفُ رَحْمَةُ اللَّهِ (أَنَّ الْحَنِيفِيَّةَ مِلَّةُ إِبْرَاهِيمَ)، مُبَيِّنًا حَقِيقَتَهَا بِقَوْلِ جَامِعٍ يَنْدَرُجُ فِيهِ  
مَا يُرَادُ بِهَا شَرْعًا، فَإِنَّ الْحَنِيفِيَّةَ فِي الشَّرْعِ لَهَا مَعْنَيَانٌ:  
أَحَدُهُمَا: عَامٌ؛ وَهُوَ: الْإِسْلَامُ.  
وَالآخَرُ: خَاصٌّ؛ وَهُوَ: الْإِقْبَالُ عَلَى اللَّهِ بِالْتَّوْحِيدِ، وَلَا زُمُّهُ الْمَيْلُ عَمَّا سِوَاهُ بِالْبَرَاءَةِ مِنَ  
الشَّرْكِ.

فَأَصْلُ الْحَنِيفِيَّةِ وَضِعَا هُوَ: الْإِقْبَالُ، وَالْمَيْلُ لَازِمُهَا، وَالْكَلِمَةُ لَا تُفْسَرُ بِاللَّازِمِ أَبْتِدَاءً،  
فَتُفَسَّرُ بِهَا وُضِعَتْ لَهُ فِي كَلَامِ الْعَرَبِ، ثُمَّ يَكُونُ الْلَّازِمُ تَابِعًا لَهُ، فَأَصْلُ الْحَنِيفِيَّةِ هِيَ: الْإِقْبَالُ،  
وَإِذَا أَقْبَلَ الْعَبْدُ عَلَى شَيْءٍ مَا لَهُ عَنْ غَيْرِهِ.

وَالْمَذْكُورُ فِي قَوْلِ المُصَنِّفِ: (أَنْ تَعْبُدَ اللَّهَ وَحْدَهُ مُخْلِصًا لَهُ الدِّينَ)؛ هُوَ مَقْصُودُ الْحَنِيفِيَّةِ،  
وَلَبِّهَا الْمَحَقُّ وَصُفَّهَا الْجَامِعَ لِلْمَعْنَيَيْنِ مَعًا.

وَهِيَ دِينُ الْأَنْبِيَاءِ جَمِيعًا، فَلَا تَخْتَصُ بِإِبْرَاهِيمَ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ، وَأُضِيفَتْ إِلَيْهِ فِي كَلَامِ الْمُصَنَّفِ تَبَعًا لِإِضَافَتِهَا لَهُ فِي الْقُرْآنِ الْكَرِيمِ، فَإِنَّ الْمِلَّةَ الْمَذْكُورَةَ فِي الْقُرْآنِ الْكَرِيمِ مِنَ التَّوْحِيدِ وَالْإِقْبَالِ عَلَى اللَّهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى وَقَعَ فِي مَوَاضِعَ مِنْهُ إِضَافَتِهَا إِلَيْهِ إِبْرَاهِيمَ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ دُونَ غَيْرِهِ مِنَ الْأَنْبِيَاءِ، فَاقْتَفَاهُ الْمُصَنَّفُ وَغَيْرُهُ مِنْ يُخْبِرُ عَنِ الْحَقَائِقِ الشَّرْعِيَّةِ مُقَدَّمًا مَا جَاءَ فِي حِطَابِ الشَّرْعِ.

وَأُضِيفَتِ الْمِلَّةُ التَّوْحِيدِيَّةُ إِلَى إِبْرَاهِيمَ دُونَ غَيْرِهِ مِنَ الْأَنْبِيَاءِ لِأَمْرِينِ: أَحَدُهُمَا: أَنَّ الَّذِينَ بُعِثَتْ فِيهِمْ نَبِيًّا صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَعْرِفُونَ إِبْرَاهِيمَ، وَيَذْكُرُونَ أَنَّهُمْ مِنْ ذُرِّيَّتِهِ، وَيَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ عَلَى دِينِهِ، فَحَقِيقُهُمْ أَنْ يَكُونُوا مِثْلَهُ حُنَفَاءُ اللَّهِ عَيْرَ مُشْرِكِينَ بِهِ. وَالآخَرُ: أَنَّ اللَّهَ جَعَلَ إِبْرَاهِيمَ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ إِمَامًا لِمَنْ بَعْدَهُ مِنَ الْأَنْبِيَاءِ، بِخِلَافِ سَابِقِيهِ، فَلَمْ يَجْعَلْ أَحَدًا مِنْهُمْ إِمَامًا لِمَنْ بَعْدَهُ، ذَكَرَهُ أَبُو جَعْفَرٍ أَبْنُ جَرِيرٍ فِي «تَفْسِيرِهِ». وَعِبَادَةُ اللَّهِ لَهَا مَعْنَيَانٌ فِي الشَّرْعِ:

أَحَدُهُمَا: عَامٌ؛ وَهُوَ: أَمْتَشَالُ حِطَابِ الشَّرْعِ الْمُقْتَرِنُ بِالْحُبِّ وَالْخُصُوصِ. وَالثَّانِي: خَاصٌ؛ وَهُوَ: التَّوْحِيدُ.

وَعَبَرَ بِالْخُصُوصِ فِي بَيَانِ الْمَعْنَى الْعَامِ لِلْعِبَادَةِ دُونَ (الذُّلِّ) لِأَمْرِينِ: أَحَدُهُمَا: مُوَافَقَةُ الْحِطَابِ الشَّرْعِيِّ؛ لِأَنَّ الْخُصُوصَ مِمَّا يُعْبُدُ اللَّهُ بِهِ بِخِلَافِ الذُّلِّ، فَالْخُصُوصُ يَكُونُ دِينِيًّا شَرْعِيًّا، وَكَوْنِيًّا قَدْرِيًّا، وَأَمَّا الذُّلُّ فَإِنَّهُ كَوْنِيٌّ قَدْرِيٌّ لَا دِينِيٌّ شَرْعِيٌّ، فَيُتَقَرَّبُ إِلَى اللَّهِ بِالْخُصُوصِ وَيَكُونُ عِبَادَةً لَهُ، وَلَا يُتَقَرَّبُ إِلَى اللَّهِ بِالذُّلِّ وَلَا يَكُونُ عِبَادَةً لَهُ.

وَفِي «صَحِيحِ الْبُخَارِيِّ» مِنْ حَدِيثِ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: أَنَّهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «إِذَا قَضَى اللَّهُ الْأَمْرَ فِي السَّمَاءِ ضَرَبَتِ الْمَلَائِكَةُ بِأَجْنِحَتِهَا خُضْعًا لِقَوْلِهِ»، وَخُضْوُعُ الْمَلَائِكَةِ بِضَرْبِهَا بِأَجْنِحَتِهَا مِنْ عِبَادِهِمْ.

وَرَوَى الْبَيْهَقِيُّ فِي «السُّنْنَ الْكُبْرَى» بِإِسْنَادٍ صَحِحٍ فِي قُنُوتِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، أَنَّهُ كَانَ يَقُولُ: (وَنُؤْمِنُ بِكَ وَنَخْضَعُ لَكَ).

وَالْأَخْرُ: أَنَّ الذُّلَّ يَنْطَوِي عَلَى الْإِجْبَارِ وَالْقَهْرِ جَامِعًا مَحْذُورِينَ:

الْأَوَّلُ: أَنَّ قَلْبَ الدَّلِيلِ فَارِغٌ مِنَ الْإِقْبَالِ بِالْتَّعْظِيمِ الَّذِي هُوَ حَقِيقَةُ الْعِبَادَةِ.

وَالثَّانِي: أَنَّهُ يَتَضَمَّنُ تَقْصًا لَا يُنَاسِبُ مَقَامَ عِبَادَةِ اللَّهِ الْمُورِثَةِ كَمَا لِلْحَالِ، قَالَ اللَّهُ تَعَالَى:

﴿خَشِيعَنَ مِنَ الذُّلِّ﴾ [الشُّورَى: ٤٥]، وَقَالَ تَعَالَى: ﴿تَرَهُمْ ذَلَّةً﴾ [الْقَلْمَ: ٤٣]، فَالْعِبَادَةُ تَجْمَعُ الْحُبَّ وَالْخُضُوعَ، لَا الْحُبَّ وَالذُّلَّ، وَفِي ضَبْطِهَا نَظِمًا أَنْشَدْتُ:

وَعِبَادَةُ الرَّحْمَنِ غَايَةُ حُبِّهِ وَخُضُوعُ قَاصِدِهِ هُمَا قُطْبَيْهِ

وَالذُّلُّ قِيدُ مَا أَتَى فِي وَحْيِنَا وَالْوَحْيُ قَطْعًا أَكْمَلُ التَّبَيَّانِ

وَيُوَجَّدُ فِي كَلَامِ جَمَاعَةِ مِنَ الْمُحَقِّقِينَ كَابِنِ تَيْمِيَّةَ الْحَفِيدِ، وَتَلْمِيذِيهِ أَبْنِ الْقَيْمِ وَأَبْنِ كَثِيرٍ التَّضْرِيُّحُ بِأَنَّ الْعِبَادَةَ تَجْمَعُ الْحُبَّ وَالْخُضُوعَ، وَهُوَ أَوَّلَ بِالْتَّقْدِيمِ فِي الْخَيْرِ عَنِ الْعِبَادَةِ؛ لِمَا

سَبَقَ، فَتَأَلَّهُ الْقَلْبُ بِالْعِبَادَةِ أُخْرِيَ عَنْهُ عِنْدَ هَؤُلَاءِ وَغَيْرِهِمْ بِجُمْلَتَيْنِ:

إِحْدَاهُمَا: الْحُبُّ وَالْخُضُوعُ.

وَالْأُخْرَى: الْحُبُّ وَالذُّلُّ.

وَالْمُقَدَّمُ مِنْهُمَا بِالْدَلِيلِ الشَّرِعِيِّ وَخُطَابِ اللِّسَانِ الْعَرَبِيِّ هُوَ: الْحُبُّ وَالْخُضُوعُ.

ثُمَّ ذَكَرَ الْمَصَنْفُ أَنَّ النَّاسَ جَمِيعًا مَأْمُورُونَ بِعِبَادَةِ اللَّهِ الَّتِي هِيَ مَقْصُودُ الْحَسِيفَةِ،

وَخَلُوقُونَ لِأَجْلِهَا، وَالْدَلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: (﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونَ﴾ ٥٦)

[الْذَّارِيَاتِ]، وَدِلَالَةُ الْآيَةِ عَلَى الْمَسْأَلَتَيْنِ مِنْ جِهَتَيْنِ:

إِحْدَاهُمَا: صَرِيُّحُ نَصِّهَا؛ الْمُبِينُ أَنَّهُمْ خَلُوقُونَ لِلْعِبَادَةِ.

وَالْأُخْرَى: لَازِمُ لَفْظِهَا؛ الْمُبِينُ أَنَّ النَّاسَ مَأْمُورُونَ بِهَا؛ لِأَنَّهُمْ خَلُوقُونَ لِأَجْلِهَا.

وَعَالَمُ الْجِنِّ وَعَالَمُ الْإِنْسَنِ يَجْمِعُهُمَا أَسْمُ (النَّاسِ) فِي أَصَحِّ الْقَوْلَيْنِ، فَيَنْدِرُ جَانِبُ فِي قَوْلِ **الْمُصَنَّفِ**: (وَبِذَلِكَ أَمَرَ اللَّهُ جَمِيعَ النَّاسِ، وَخَلَقَهُمْ لَهَا)، فَظَاهَرَ بِهَذَا الْإِيْضَاحِ وَجْهُ دِلَالَةِ الْآيَةِ عَلَى الْمَسَالَتَيْنِ جَمِيعًا: الْأَمْرِ بِهَا، وَالْحَلْقِ لَهَا؛ فَالْحَلْقُ صَرِيحُ نَصْحَاهَا، وَالْأَمْرُ لَازِمٌ لِفَظْهَا. وَكَوْنُ النَّاسِ مَخْلُوقِينَ لِلْعِبَادَةِ وَمَأْمُورِينَ بِهَا شَيْءٌ مُجْمَعٌ عَلَيْهِ لَا يُنْكِرُهُ أَحَدٌ مِنْ أَهْلِ الْقِبْلَةِ، فَالْمُسْلِمُونَ كَافَةً مُجْمِعُونَ عَلَى أَنَّ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ خَلَقَ الْإِنْسَنَ وَالْجِنَّ لِعِبَادَتِهِ وَأَمْرَهُمْ بِهَا. وَفَسَرَ الْمُصَنَّفُ رَحْمَهُ اللَّهُ (يَعْبُدُونَ) بِقَوْلِهِ: (يُوَحِّدُونَ)، وَلَهُ وَجْهَانِ: أَحَدُهُمَا: أَنَّهُ مِنْ تَفْسِيرِ الْلَّفْظِ بِأَخْصَّ أَفْرَادِهِ تَعْظِيْمًا لَهُ؛ فَأَكَدُ أَنَّوْاعَ الْعِبَادَةِ وَأَعْظَمُهَا هُوَ التَّوْحِيدُ.

وَالآخَرُ: أَنَّهُ مِنْ تَفْسِيرِ الْلَّفْظِ بِهَا وُضِعَ لَهُ فِي خُطَابِ الشَّرِعِ، فَالْعِبَادَةُ تُطْلُقُ فِي الشَّرِعِ وَيُرَادُ بِهَا التَّوْحِيدُ؛ كَقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿يَأَيُّهَا النَّاسُ أَعْبُدُ وَأَرَبَّكُمْ﴾ [البَقَرَةِ: ٢١]؛ أَيْ: وَحْدُوهُ، قَالَ أَبْنُ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا: «كُلُّ مَا وَرَدَ فِي الْقُرْآنِ مِنَ الْعِبَادَةِ فَمَعْنَاهَا التَّوْحِيدُ»، ذَكَرَهُ الْبَغَوَى فِي «تَفْسِيرِهِ».

وَالْعِبَادَةُ وَالْتَّوْحِيدُ أَصْلَانِ عَظِيمَانِ تَتَحَقَّقُ صِلْتُهُمَا أَفْرَاقًا وَأَتَّفَاقًا بِحَسْبِ الْمَعْنَى الْمَنْظُورِ إِلَيْهِ؛ فَلَهُمَا حَالَانِ:

الْحَالُ الْأُولَى: أَتَّفَاقُهُمَا إِذَا نُظِرَ إِلَى إِرَادَةِ التَّقْرِبِ؛ أَيْ: قَصْدُ الْقَلْبِ إِلَى الْعَمَلِ تَقْرُبًا إِلَى اللَّهِ، فَيَكُونُونَ حِينَئِذٍ مُتَّحِدِينَ فِي الْمُسَمَّى، فَكُلُّ عِبَادَةٍ يُنَقَّرِّبُ بِهَا إِلَى اللَّهِ فَهِيَ تَوْحِيدُهُ، وَهَذَا مَعْنَى قَوْلِ الْمُصَنَّفِ فِي «الْقَوَاعِدِ الْأَرْبَعِ»: (فَاعْلَمْ أَنَّ الْعِبَادَةَ لَا تُسَمَّى عِبَادَةً إِلَّا مَعَ التَّوْحِيدِ)، وَمُرَادُهُ بِذَلِكَ الْعِبَادَةَ الْمَأْمُورَ بِهَا شَرْعًا، فَإِنَّهَا لَا تَكُونُ عِبَادَةً أَمَرَ اللَّهُ بِهَا إِلَّا إِذَا كَانَ صَاحِبُهَا مَوْحِدًا.

**وَالْحَالُ الثَّانِيَةُ:** أَفْتَرَاقُهُمَا إِذَا نُظِرَ إِلَى الْأَعْمَالِ الْمُتَقْرَبِ بِهَا؛ أَيْ: آخَادُ الْعَمَلِ، فَالْعِبَادَةُ أَعَمُّ، فَإِنَّ كُلَّ مَا يُتَقْرَبُ بِهِ إِلَى اللَّهِ عِبَادَةٌ، وَمِنْ جُمْلَةِ مَا يُتَقْرَبُ بِهِ إِلَى اللَّهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: التَّوْحِيدُ، وَهُوَ مُخْتَصٌ بِحَقِّهِ سُبْحَانَهُ، فَهَذِهِ هِيَ الصَّلَاةُ بَيْنَ التَّوْحِيدِ وَالْعِبَادَةِ؛ يَتَّفَقَانِ تَارَةً وَيَفْتَرِقَانِ تَارَةً أُخْرَى.

فَاتَّفَاقُهُمَا فِي إِرَادَةِ التَّقْرَبِ، فَإِنَّ تَوْجُّهَ الْقَلْبِ إِلَى شَيْءٍ مَا يَجْمِعُ الْعِبَادَةَ وَالتَّوْحِيدَ، فَيَكُونُنَا نِحْيَيْنِدِ مُتَحَدِّيْنِ فِي مُسَمَّهُمَا - وَلَا يُقَالُ: (مُتَرَادِيْنِ)، بَلِ الصَّوَابُ أَسْمُ (الْإِتْخَادِ) فِي الْمُسَمَّ؛ لِأَنَّهُ مَا مِنْ كَلِمَةٍ فِي لِسَانِ الْعَرَبِ إِلَّا وَهِيَ تَنْزَعُ إِلَى مَعْنَى تُفَارِقِهَا غَيْرَهَا؛ وَإِنْ شَارَكَهَا فِي أَصْلِهَا، عَلَى مَا هُوَ مَعْلُومٌ عِنْدَ فُقَهَاءِ الْلُّغَةِ الْمُتَقْنِيْنَ لَهَا.

وَيَفْتَرِقَانِ تَارَةً أُخْرَى إِذَا نُظِرَ إِلَى مَا يُتَقْرَبُ بِهِ إِلَى اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ، فَالْعَبْدُ يُتَقْرَبُ إِلَى رَبِّهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى بِتَوْحِيدِهِ، وَيَتَقْرَبُ لَهُ بِالصَّلَاةِ، وَيَتَقْرَبُ لَهُ بِالصَّيَامِ، وَيَتَمَيَّزُ هَذَا الْمَعْنَى إِذَا تَذَكَّرَتْ حَدِيثَ أَبْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا فِي «الصَّحِيحَيْنِ» فِي قِصَّةِ بَعْثِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مُعَاذَ بْنَ جَبَلٍ إِلَى الْيَمَنِ، فَإِنَّهُ قَالَ لَهُ: «إِنَّكَ تَأْتِي قَوْمًا أَهْلَ كِتَابٍ، فَلَيْكُنْ أَوَّلَ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَيْهِ أَنْ يُوَحِّدُوا اللَّهَ»، ثُمَّ قَالَ: «فَإِنْ هُمْ أَجَابُوكَ إِلَى ذَلِكَ؛ فَأَعْلَمُهُمْ أَنَّ اللَّهَ أَفْتَرَضَ عَلَيْهِمْ حُسْنَ صَلَوَاتٍ...» الْحَدِيثُ؛ فَإِنَّهُ ذَكَرَ أَنْوَاعَ الْقُرْبِ مُفَرَّقَةً، وَمِنْ جُمْلَتِهَا تَوْحِيدُ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ، وَذَكَرَهُ مُقَدَّمًا عَلَى غَيْرِهِ لِأَنَّهُ الْمَعَظَمُ مِنْ تِلْكَ الْقُرْبِ.

ثُمَّ ذَكَرَ الْمُصَنْفُ أَنَّ (أَعْظَمَ مَا أَمْرَ اللَّهُ بِهِ: التَّوْحِيدُ)، (وَأَعْظَمَ مَا نَهَى عَنْهُ: الشَّرُكُ)، مَعَ بَيَانِ حَدَّ التَّوْحِيدِ وَالشَّرُكِ؛ لِأَنَّهُ لَمَّا كَانَتِ الْحَنِيفَيَّةُ مُرَكَّبَةً مِنَ الْإِقْبَالِ عَلَى اللَّهِ بِالتَّوْحِيدِ، وَلَا زِمْهُ الْمَيْلُ عَنْ مَا سَوَاهُ بِالْبَرَاءَةِ مِنَ الشَّرُكِ؛ أَحْتِيجُ إِلَى مَعْرِفَةِ حَقِيقَةِ التَّوْحِيدِ وَالشَّرُكِ. وَالْتَّوْحِيدُ لَهُ مَعْنَيَانِ شَرْعًا: أَحَدُهُمَا: عَامٌ؛ وَهُوَ: إِفْرَادُ اللَّهِ بِحَقِّهِ.

وَحْقُ اللَّهِ نُوْعَانِ: حَقٌّ فِي الْمَعْرِفَةِ وَالِإِثْبَاتِ، وَحَقٌّ فِي الْإِرَادَةِ وَالْطَّلْبِ.  
 وَيَنْشَاً مِنْ هَذِينَ الْحَقَّينِ أَنَّ الْوَاجِبَ لِلَّهِ مِنَ التَّوْحِيدِ ثَلَاثَةُ أَنْوَاعٍ؛ هِيَ: تَوْحِيدُ الرُّبُوبِيَّةِ،  
 وَتَوْحِيدُ الْأُلُوهِيَّةِ، وَتَوْحِيدُ الْأَسْمَاءِ وَالصَّفَاتِ.  
 وَالآخَرُ: خَاصٌّ؛ وَهُوَ: إِفْرَادُ اللَّهِ بِالْعِبَادَةِ.  
 وَالْمَعْنَى الثَّانِي هُوَ الْمَعْهُودُ شَرْعًا؛ أَيْ: الْمَرَادُ عِنْدَ ذِكْرِ (الْتَّوْحِيدِ) فِي الْآيَاتِ وَالْأَحَادِيثِ،  
 وَمِنْ هُنَا أَقْتَصَرَ عَلَيْهِ الْمُصَنَّفُ وَخَصَّهُ بِالذِّكْرِ دُونَ بَقِيَّةِ أَنْوَاعِهِ، فَقَالَ: (الْتَّوْحِيدُ؛ وَهُوَ إِفْرَادُ  
 اللَّهِ بِالْعِبَادَةِ) أَقْتِصَارًا عَلَى الْمَعْهُودِ الشَّرْعِيِّ، فَإِنَّ التَّوْحِيدَ إِذَا أُطْلِقَ فِي الْقُرْآنِ وَالسُّنْنَةِ أُرِيدَ بِهِ  
 تَوْحِيدُ الْعِبَادَةِ دُونَ غَيْرِهِ.  
 وَالشَّرْكُ يُطْلَقُ فِي الشَّرْعِ عَلَى مَعْنَيَيْنِ:  
 أَحَدُهُمَا: عَامٌ؛ وَهُوَ: جَعْلُ شَيْءٍ مِنْ حَقِّ اللَّهِ لِغَيْرِهِ.  
 وَالثَّانِي: خَاصٌّ؛ وَهُوَ: جَعْلُ شَيْءٍ مِنَ الْعِبَادَةِ لِغَيْرِ اللَّهِ.  
 وَالْمَعْنَى الثَّانِي هُوَ الْمَعْهُودُ شَرْعًا؛ أَيْ: الْمَرَادُ إِذَا أُطْلِقَ أَسْمُ (الشَّرْكِ) فِي الْآيَاتِ  
 وَالْأَحَادِيثِ، وَلِذَلِكَ أَقْتَصَرَ عَلَيْهِ الْمُصَنَّفُ فَقَالَ: (وَأَعْظَمُ مَا نَهَى عَنْهُ الشَّرْكُ، وَهُوَ: دَعْوَةُ  
 غَيْرِهِ مَعَهُ)؛ لِأَنَّ الشَّرْكَ يُطْلَقُ فِي خِطَابِ الشَّرْعِ وَيُرَادُ بِهِ الشَّرْكُ الْمُتَعَلِّقُ بِالْعِبَادَةِ، وَالْعِبَادَةُ  
 يُعَبَّرُ عَنْهَا - كَمَا تَقَدَّمَ - بِالْدُّعَاءِ، فَقَوْلُهُ: (وَهُوَ: دَعْوَةُ غَيْرِهِ مَعَهُ)؛ بِمَنْزِلَةِ قَوْلِنَا: وَهُوَ عِبَادَةُ  
 غَيْرِ اللَّهِ مَعَهُ.

وَعُدِلَ فِي حَدِّ الشَّرْكِ عَنِ (الصَّرْفِ) إِلَى (الجَعْلِ) لِأَمْرِيْنِ:  
 أَحَدُهُمَا: مُوَافَقَةُ الْخِطَابِ الشَّرْعِيِّ، فَ(الجَعْلُ) هُوَ الْمُسْتَعْمَلُ فِي خِطَابِ الشَّرْعِ لِيَانِ  
 الشَّرْكِ، قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: ﴿فَلَا تَجْعَلُوا لِلَّهِ أَنْدَادًا وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾ [البَقَرَةَ]، وَفِي حَدِيثٍ

أَبْنِ مَسْعُودٍ الْمُتَّفَقُ عَلَيْهِ: «أَنْ تَجْعَلَ اللَّهُ نِدًّا وَهُوَ خَلْقَكَ»، فَمَا أَخْتِرَ فِي كَلَامِ اللَّهِ وَكَلَامِ رَسُولِهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ هُوَ أَوْلَى مِنَّا وَقَعَ فِي كَلَامِ النَّاسِ.

وَالآخَرُ: أَنَّ (الجَعْلَ) يَتَضَمَّنُ تَأْلِهَ الْقَلْبِ وَإِقْبَالَهُ، وَهَذَا الْمَعْنَى غَيْرُ مَوْجُودٍ فِي كَلِمَةِ (صَرْفُ)، فَإِنَّهَا مَوْضُوعَةٌ لِتَحْوِيلِ الشَّيْءِ عَنْ وَجْهِهِ دُونَ مُلَاحَظَةِ الْمَحَوِّلِ إِلَيْهِ.

ثُمَّ ذَكَرَ الْمُصَنِّفُ الدَّلِيلَ عَلَى أَنَّ أَعْظَمَ مَا أَمَرَ اللَّهُ بِهِ التَّوْحِيدُ، وَأَنَّ أَعْظَمَ مَا نَهَى عَنْهُ الشَّرُكُ، وَهُوَ قَوْلُهُ تَعَالَى: (﴿وَاعْبُدُوا اللَّهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا﴾ [النَّسَاء١٣٦])، وَالْأَعْظَمِيَّةُ مُسْتَفَادَةٌ مِنْ كَوْنِ هَذِهِ الْجُمْلَةِ هِيَ صَدْرُ آيَةِ الْحُقُوقِ الْعَشْرَةِ، وَهِيَ قَوْلُهُ تَعَالَى: (﴿وَاعْبُدُوا اللَّهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَنَا وَبِذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى...﴾ [النَّسَاء١٣٦]) إِلَى تَكَامِ الْآيَةِ.

وَدِلَالُهَا عَلَى أَعْظَمِيَّهُمَا أَمْرًا وَنَهْيًا مِنْ وَجْهِيْنِ:

أَحَدُهُمَا: أَبْتِدَأُ تِلْكَ الْحُقُوقِ الْمُعَظَّمَةِ بِالْأَمْرِ بِالْعِبَادَةِ - وَحَقِيقَتُهَا: التَّوْحِيدُ -، وَبِالنَّهْيِ عَنِ الشَّرِكِ.

وَالآخَرُ: عَطْفُ مَا بَعْدُهُمَا عَلَيْهِمَا؛ لِأَنَّهُ لَا يُدَّأُ إِلَّا بِالْأَهَمِّ، صَرَّحَ بِهِ أَبْنُ قَاسِمِ الْعَاصِمِيِّ فِي «حَاشِيَةِ ثَلَاثَةِ الْأَصْوُلِ»، وَالْمَحَاجَةُ إِلَيْهِ الْمُصَنِّفُ فِي مَسَائِلِ التَّرْجِمَةِ الْأُولَى مِنْ «كِتَابِ التَّوْحِيد»، فَإِنَّهُ قَالَ فِيهِ: (الْحَادِيَةَ عَشْرَةً: آيَةُ سُورَةِ النِّسَاءِ الَّتِي تُسَمَّى آيَةُ الْحُقُوقِ الْعَشْرَةِ، بَدَأَهَا اللَّهُ تَعَالَى بِقَوْلِهِ: (﴿وَاعْبُدُوا اللَّهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا﴾ [النَّسَاء١٣٦]) أَه.

فَاقْتِصَارُهُ عَلَى الْمَبْدُوِءِ بِهِ عِنْدَ ذِكْرِ آيَةِ الْحُقُوقِ الْعَشْرَةِ يُرَادُ بِهِ الْاسْتِدْلَالُ بِهَذَا الْوَجْهِ عَلَى أَعْظَمِيَّةِ الْأَمْرِ بِالْتَّوْحِيدِ وَالنَّهْيِ عَنِ الشَّرِكِ، وَهَذَا مِمَّا غُمِضَ عَلَى بَعْضِ شُرَّاحِ هَذَا الْكِتَابِ، فَذَهَبُوا إِلَى أَنَّ هَذِهِ الْآيَةَ لَيْسَ فِيهَا إِلَّا الْأَمْرُ بِالْتَّوْحِيدِ وَالنَّهْيُ عَنِ الشَّرِكِ، إِذْ قَالَ اللَّهُ: (﴿وَاعْبُدُوا اللَّهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا﴾ [النَّسَاء١٣٦])، وَأَنَّ الْأَعْظَمِيَّةَ فِي الْأَمْرِ وَالنَّهْيِ مُسْتَفَادَةٌ

مِنْ أَدِلَّةِ خَارِجَيَّةٍ؛ وَهَذَا غَلَطٌ، فَالآيَةُ دَالَّةٌ عَلَى الْأَمْرَيْنِ مَعًا، فَهِيَ تَدْلُّ عَلَى الْأَمْرِ بِالْتَّوْحِيدِ وَالنَّهْيِ عَنِ الشَّرِّ، كَمَا تَدْلُّ عَلَى أَعْظَمِيَّةِ الْأَمْرِ بِالْتَّوْحِيدِ وَالنَّهْيِ عَنِ الشَّرِّ عَلَى الْوَجْهِ الَّذِي ذَكَرْنَاهُ.



قال المصنف رحمة الله :

فَإِذَا قِيلَ لَكَ: مَا الْأُصُولُ الْثَّلَاثَةُ الَّتِي يَحِبُّ عَلَى الْإِنْسَانِ مَعْرِفَتُهَا؟

فَقُلْ: مَعْرِفَةُ الْعَبْدِ رَبِّهُ، وَدِينِهِ، وَنَبِيِّهِ مُحَمَّدًا صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.



قال الشارح وفقه الله :

لَمَّا بَيَّنَ الْمُصَنِّفُ رَحْمَةَ اللَّهِ أَنَّ جَمِيعَ النَّاسِ مَخْلُوقُونَ لِلْعِبَادَةِ وَمَأْمُورُونَ بِهَا؛ ذَكَرَ أَنَّهُ يَحِبُّ عَلَى الْإِنْسَانِ مَعْرِفَةً أُصُولِ الْثَّلَاثَةِ؛ هِيَ مَعْرِفَتُهُ (رَبِّهُ، وَدِينِهِ، وَنَبِيِّهِ مُحَمَّدًا صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ)؛ لِأَنَّهُ لَا يُمْكِنُ الْقِيَامُ بِالْعِبَادَةِ إِلَّا بِمَعْرِفَةِ الْثَّلَاثَةِ أُمُورٍ:

أَوْهُمَا: مَعْرِفَةُ الْمَعْبُودِ الَّذِي تُجْعَلُ لَهُ الْعِبَادَةُ؛ وَهُوَ اللَّهُ عَزَّوَجَّلَ.

وَالثَّالِثُ: مَعْرِفَةُ الْمُبْلِغِ عَنِ الْمَعْبُودِ؛ وَهُوَ الرَّسُولُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

وَالثَّالِثُ: مَعْرِفَةُ كَيْفِيَّةِ الْعِبَادَةِ، وَهِيَ الدِّينُ.

وَهَذِهِ هِيَ الْأُصُولُ الْثَّلَاثَةُ: مَعْرِفَةُ الْعَبْدِ رَبِّهُ، وَنَبِيِّهِ، وَدِينِهِ؛ فَالْأَمْرُ بِهَا مُنْدَرِجٌ فِي الْأَمْرِ بِالْعِبَادَةِ، فَكُلُّ أَمْرٍ بِالْعِبَادَةِ هُوَ أَمْرٌ بِهَا؛ لِأَنَّهُ لَا يُمْكِنُ الْقِيَامُ بِالْعِبَادَةِ الْمَأْمُورُ بِهَا إِلَّا بِمَعْرِفَةِ مَنْ تُجْعَلُ لَهُ الْعِبَادَةُ - وَهَذِهِ هِيَ مَعْرِفَةُ اللَّهِ -، وَبِمَعْرِفَةِ مَنْ يُلْعَنُ عَنْ ذَلِكَ الْمَعْبُودِ مَا لَهُ مِنْ الْعِبَادَةِ - وَهَذِهِ هِيَ مَعْرِفَةُ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -، وَمَعْرِفَةُ الْعِبَادَةِ الَّتِي تُجْعَلُ لِذَلِكَ الْمَعْبُودِ - وَهِيَ مَعْرِفَةُ الدِّينِ.

فَإِذَا سُئِلْتَ عَنْ دَلِيلِ الْأُصُولِ الْثَّلَاثَةِ الْوَارِدَةِ فِي كَلَامِ الْمُصَنِّفِ فَقُلْ: كُلُّ الْآيَاتِ الْقُرْآنِيَّةِ وَالْأَحَادِيثِ النَّبِيَّيَّةِ الْأَمْرَةِ بِالْعِبَادَةِ هِيَ مُشْتَمَلَةٌ عَلَى الْأَمْرِ بِالْأُصُولِ الْثَّلَاثَةِ؛ فَمَثَلًا: أَوْلُ أَمْرٍ فِي الْقُرْآنِ - وَهُوَ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ أَعْبُدُ وَأَرْبَكُم﴾ [البقرة: ٢١] - هُوَ دَلِيلٌ عَلَى

الأُصُولُ التَّلَاثَةُ؛ لِأَنَّ الْعِبَادَةَ الَّتِي أُمِرْنَا بِهَا فِي هَذِهِ الْآيَةِ لَا يُمْكِنُ امْتِشَاهُهَا إِلَّا بِأَنْ تَعْرِفَ  
الْمَعْبُودَ الَّذِي تُجْعَلُ لَهُ؛ وَهَذِهِ هِيَ مَعْرِفَةُ اللَّهِ، مَعَ مَعْرِفَةِ مَنْ يُلْعَنُ عَنِ الْمَعْبُودِ مَا لَهُ مِنَ  
الْعِبَادَةِ، إِذْ لَا تَسْتَقِلُّ عُقُولُنَا بِمَعْرِفَةِ مَا لَهُ؛ وَهَذِهِ هِيَ مَعْرِفَةُ الرَّسُولِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، مَعَ  
مَعْرِفَةِ الْوَضْعِ الَّذِي تَكُونُ عَلَيْهِ تِلْكَ الْعِبَادَةُ؛ وَهَذِهِ هِيَ مَعْرِفَةُ الدِّينِ.  
فَالْأُصُولُ التَّلَاثَةُ مُنْتَظَمَةٌ فِي كُلِّ أَمْرٍ بِعِبَادَةِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ.



قال المصنف رحمة الله:

فَإِذَا قِيلَ لَكَ: مَنْ رَبُّكَ؟

فَقُلْ: رَبِّيَ اللَّهُ الَّذِي رَبَّانِي، وَرَبِّيَ جَمِيعَ الْعَالَمِينَ بِنِعْمَتِهِ، وَهُوَ مَعْبُودٌ لَيْسَ لِي مَعْبُودٌ سِوَاهُ.

وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ [الفاتحة: ١] وَكُلُّ مَنْ سِوَى اللَّهِ عَالَمُ، وَأَنَا وَاحِدٌ مِنْ ذَلِكَ الْعَالَمِ.

فَإِذَا قِيلَ لَكَ: بِمَ عَرَفْتَ رَبِّكَ؟

فَقُلْ: بِأَيَّاتِهِ وَخَلْوَقَاتِهِ.

وَمِنْ آيَاتِهِ اللَّيْلُ وَالنَّهَارُ، وَالشَّمْسُ وَالقَمَرُ، وَمِنْ مَخْلُوقَاتِهِ السَّمَاوَاتُ السَّبْعُ وَمَنْ فِيهِنَّ، وَالْأَرْضُونَ السَّبْعُ وَمَنْ فِيهِنَّ، وَمَا بَيْنَهُمَا.

وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿لَخَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ أَكْبَرُ مِنْ خَلْقِ النَّاسِ ﴾ [غافر: ٥٧]، وَقَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿وَمَنْ ءَايَتِهِ الَّيْلُ وَالنَّهَارُ وَالشَّمْسُ وَالقَمَرُ لَا سَبِّحُوا لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَلَا سَبِّحُوا لِلَّهِ الَّذِي خَلَقَهُمْ إِنْ كُنْتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ [فصلت: ٣٧]، وَقَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ أَسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ يُغْشِي الَّيْلَ النَّهَارَ يَطْلُبُهُ، حَيْثِ شَاءَ وَالشَّمْسَ وَالقَمَرَ وَالنُّجُومَ مُسَخَّرَاتٍ بِأَمْرِهِ أَلَا لَهُ الْحَلْقُ وَالْأَمْرُ تَبَارَكَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾ [الأعراف: ٥٤]، وَالرَّبُّ هُوَ الْمَعْبُودُ.

وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ أَعْبُدُوا رَبِّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ [٦١] الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَشًا وَالسَّمَاءَ بِنَاءً وَأَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الْثَّمَرَاتِ رِزْقًا لَكُمْ فَلَا تَجْعَلُوا لِلَّهِ أَنْدَادًا وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٦٢].

قال ابن كثير - رحمة الله تعالى - : «الخالق لهذه الأشياء؛ هو المستحق للعبادة».

هـ ﴿ ﴾ ﴿ ﴾ ﴿ ﴾

قال الشارح وفقه الله :

شرع المصنف رحمة الله يبين الأصل الأول من الأصول الثلاثة وهو : (معرفة العبد ربها)، فقال : (فإذا قيل لك : من ربك ؟ فقل : رب الله الذي رباني، وربى جميع العالمين بنعمته)، فالرب هو الله، وربوبيته من تربته الخلق بنعمته الظاهرة والباطنة، وإذا كان الله مربهم وله الربوبية عليهم؛ فهو المستحق أن يكون معبودهم، ولهذا قال المصنف بعد ذكر ربوبية الله الخلق : (وهو معبودي ليس لي معبود سواه).

ثم ذكر دليل الربوبية والألوهية، فقال : (والدليل قوله تعالى : ﴿الحمد لله رب العالمين﴾ [الفاتحة])؛ فالربوبية في قوله تعالى : ﴿رب العالمين﴾، والألوهية في قوله تعالى : ﴿الحمد لله﴾؛ فالحمد كائن له لأن المألوه المستحق للعبادة. ومن معرفة الله قدر يتعين على كل أحد، وما زاد على هذا القدر فالناس يتفضلون فيه، وأصول معرفة الله الواجبة على كل أحد أربعة : أولاً : معرفة وجوده؛ فيؤمن العبد بأنه موجود. وثانيها : معرفة ربوبيته؛ فيؤمن العبد بأنه رب كل شيء. وثالثها : معرفة ألوهيته؛ فيؤمن العبد بأنه هو الذي يعبد بحق وحده. ورابعها : معرفة أسمائه وصفاته؛ فيؤمن العبد بأن الله أسماء حسني، وصفات علا.

وقول المصنف رحمة الله تفسيراً لـ ﴿العلمات﴾ : (وكل من سوى الله عالم)؛ هي مقالة تتبع فيها غيره من المتأخرین.

وَحَقِيقَتُهَا: أَصْطِلَاحُ جَرَى بِهِ لِسَانُ عُلَمَاءِ الْكَلَامِ فَشَاعَ وَذَاعَ، وَلَا أَصْلَ لَهُ فِي كَلَامِ الْعَرَبِ، فَلَا يُوجَدُ فِي كَلَامِ الْعَرَبِ إِطْلَاقُ أَسْمِ (الْعَالَمِينَ) عَلَى مَجْمُوعِ مَا سَوَى اللَّهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى.

وَمَنْشُؤُهُ أَنَّ عُلَمَاءَ الْكَلَامِ رَتَبُوا مُقَدَّمَتَيْنِ:

إِحْدَاهُمَا: اللَّهُ قَدِيمٌ.

وَالْأُخْرَى: الْعَالَمُ حَادِثٌ.

فَأَنْتَجَتِ الْمُقَدَّمَتَيْنِ أَنَّ كُلَّ مَا سَوَى اللَّهِ عَالَمٌ؛ فَهِيَ نَتْيَاجَةٌ عَقْلِيَّةٌ لِقَاعِدَةٍ مَنْطِقِيَّةٍ لَا مَدْخَلَ لَهَا فِي الْلِسَانِ الْعَرَبِيِّ، فَاسْمُ (الْعَالَمِ) فِي لِسَانِ الْعَرَبِ يُسْتَعْمَلُ لِلِّدْلَالَةِ عَلَى الْأَفْرَادِ الْمُتَجَانِسَةِ، فَيُقَالُ: عَالَمُ الْإِنْسِ، وَعَالَمُ الْجِنِّ، وَعَالَمُ الْمَلَائِكَةِ، وَهَلْمَ جَرَّا...، وَمَجْمُوعُهَا يُسَمَّى (الْعَالَمِينَ). وَمَا لَا جِنْسَ لَهُ لَا يُنْدِرِجُ فِي هَذَا؛ كَالْعَرْشِ وَالْكُرْسِيِّ الْإِلَهِيَّيْنِ، وَالْجَنَّةِ وَالنَّارِ، فَالْمَوْجُودَاتُ سَوَى اللَّهِ تَوْعَانُ:

أَحَدُهُمَا: الْأَفْرَادُ الْتِي لَا نَظِيرَ لَهَا مِنْ جِنْسِهَا، فَلَا يُشَارِكُهَا غَيْرُهَا فِي حَقِيقَتِهَا؛ كَالْكُرْسِيِّ وَالْعَرْشِ، وَالْجَنَّةِ وَالنَّارِ.

وَالْأُخْرُ: الْأَفْرَادُ الْمُتَجَانِسَةُ؛ أَيْ: الْمُشَتَّكَةُ فِي جِنْسٍ وَاحِدٍ، وَيُسَمَّى مَجْمُوعُهَا بِ(الْعَالَمِينَ)؛ كَعَالَمِ الْجِنِّ، وَعَالَمِ الْإِنْسِ، وَعَالَمِ الْمَلَائِكَةِ، فَلَا يَصْحُ تَفْسِيرُ قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾ [الْفَاتِحَةَ]، بِأَنَّ كُلَّ مَنْ سَوَى اللَّهِ عَالَمٌ؛ لِأَنَّهُ أَصْطِلَاحٌ حَادِثٌ، وَالْقُرْآنُ لَا يُفَسِّرُ بِالْمُصْطَلَحِ الْحَادِثِ.

وَأَحْسَنُ مَنْ عَرَّ بِعِبَارَةٍ وَأَفْيَةٍ مِنْ مُتَأَخِّرِي الْمُفَسِّرِينَ أَحَدُ عُلَمَاءِ الْحَنَابَلَةِ فِي تَفْسِيرِ طُبِعَ بِأَخْرَى، فَإِنَّهُ لَمَّا جَاءَ إِلَى ذِكْرِ ﴿الْعَالَمِينَ﴾ قَالَ: أَصْنَافُ الْخَلَائِقِ، أَيْ: الْخَلَائِقُ ذَوَاتُ الْأَصْنَافِ مِمَّا لَهُ جِنْسٌ يَجْمَعُهُ، كَالَّذِي مَثَلَنَا مِنَ الْمَلَائِكَةِ وَالْإِنْسِ وَالْجِنِّ، وَمَا لَا صِنْفَ لَهُ فَلَا

يَدْخُلُ فِي (الْعَالَمَيْنَ)؛ لِأَنَّهُ مُسْتَقْلٌ بِنَفْسِهِ كَالْأَعْيَانِ الْمَذْكُورَةِ أَنْفًا؛ مِنَ الْعَرْشِ وَالْكُرْسِيِّ وَالْجَنَّةِ وَالنَّارِ، فَهِيَ أَفْرَادٌ فَدَّةٌ مِنَ الْمَخْلُوقَاتِ.

ثُمَّ كَشَفَ الْمُصَنِّفُ عَنِ الدَّلِيلِ الْمُرْشِدِ إِلَى مَعْرِفَةِ الرَّبِّ عَرَّجَ، وَهُوَ شَيْقَانٌ أَحَدُهُمَا: التَّفَكُّرُ فِي آيَاتِهِ الْكَوْنِيَّةِ.

وَالآخَرُ: التَّدَبُّرُ فِي آيَاتِهِ الشَّرْعِيَّةِ.

وَهُمَا مَذْكُورَاً فِي قَوْلِ الْمُصَنِّفِ: (بِآيَاتِهِ)؛ لِأَنَّ الْآيَاتِ فِي خُطَابِ الشَّرْعِ لَهَا مَعْنَىٰنِي: أَحَدُهُمَا: الْآيَاتُ الْكَوْنِيَّةُ، وَهِيَ: الْمَخْلُوقَاتُ.

وَالآخَرُ: الْآيَاتُ الشَّرْعِيَّةُ؛ وَهِيَ: مَا أَنْزَلَهُ اللَّهُ مِنَ الْوَحْيِ عَلَى رُسُلِهِ.

فَيُكُونُ الْعَطْفُ فِي قَوْلِ الْمُصَنِّفِ: (بِآيَاتِهِ وَمَخْلُوقَاتِهِ)؛ مِنْ عَطْفِ الْحَاصِّ عَلَى الْعَامِ؛ لِأَنَّ الْمَخْلُوقَاتِ بَعْضُ الْآيَاتِ، فَالْآيَاتُ الْكَوْنِيَّةُ تُسَمَّى (مَخْلُوقَاتِ).

وَالْأَمْثَلُ الَّتِي سَاقَهَا الْمُصَنِّفُ لِلْآيَاتِ تُقَوِّي إِرَادَتَهُ قَصْرِ الْآيَاتِ الَّتِي تَحْصُلُ بِهَا مَعْرِفَةُ الرَّبِّ فِي الْآيَاتِ الْكَوْنِيَّةِ، وَوَجْهُ تَحْصِيصِهَا - أَيْ: تَحْصِيصِ الْآيَاتِ الْكَوْنِيَّةِ - بِالذِّكْرِ أَمْرَانِي: أَحَدُهُمَا: أَنَّ دِلَالَةَ الْآيَاتِ الْكَوْنِيَّةِ عَلَى اللَّهِ أَظْهَرَ وَأَجْلَى، وَهِيَ الْمَقْصُودُ إِثْبَاتُهُ فِي هَذِهِ الْجُمْلَةِ، فَإِنَّ الرُّبُوبِيَّةَ طَرِيقُ الْأُلُوَّهِيَّةِ.

وَالآخَرُ: عُمُومُ مَعْرِفَةِ الْآيَاتِ الْكَوْنِيَّةِ، فَيُشَتَّرِكُ فِي مَعْرِفَتِهَا الْمُؤْمِنُ وَالْكَافِرُ؛ لِأَنَّهَا ظَاهِرَةٌ قَاهِرَةٌ.

وَقَدْ ذَكَرَ الْمُصَنِّفُ أَنَّ مِنْ آيَاتِ اللَّهِ الْلَّيْلَ وَالنَّهَارَ، وَالشَّمْسَ وَالقَمَرَ، وَأَنَّ مِنْ مَخْلُوقَاتِهِ السَّمَاوَاتِ السَّبْعَ وَمَنْ فِيهِنَّ، وَمَا بَيْنَهُمَا. وَاللَّيْلُ وَالنَّهَارُ وَالشَّمْسُ وَالقَمَرُ، وَالسَّمَاوَاتُ السَّبْعُ وَالْأَرْضُونَ السَّبْعُ، وَمَا فِيهِنَّ، وَمَا بَيْنَهُمَا = كُلُّهَا تَدْخُلُ فِي جُمْلَةِ الْآيَاتِ الْكَوْنِيَّةِ، وَتُسَمَّى (مَخْلُوقَاتِ)، لَكِنَّ الْمُصَنِّفَ جَعَلَ

الآياتِ أسمًا لبعضِها، وَجَعَلَ الْمَخْلُوقَاتِ أسمًا لبعضِها؛ فَجَعَلَ (الآياتِ) أسمًا لِلَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَالشَّمْسِ وَالقَمَرِ، وَجَعَلَ (الْمَخْلُوقَاتِ) أسمًا لِلسَّمَاوَاتِ السَّبْعِ وَالْأَرْضِينَ السَّبْعِ، وَمَا بَيْنُهُمَا، وَمَا فِيهِنَّ.

وَمَنْشأُ هَذَا: مُوَافَقَةُ أَكْثَرِ السِّيَاقِ الْقُرْآنِيِّ، فَإِنَّ جُلَّ مَا يُخْبَرُ بِهِ فِي الْقُرْآنِ عَنِ الشَّمْسِ وَالقَمَرِ وَاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ هُوَ وَصْفُهُنَّ بِ(الآياتِ).

وَأَمَّا السَّمَاوَاتِ السَّبْعِ وَالْأَرْضُونَ السَّبْعِ، وَمَا فِيهِنَّ، وَمَا بَيْنُهُمَا؛ فَإِنَّ جُلَّ مَا يُخْبَرُ عَنْهُ فِي الْقُرْآنِ وَصْفُهُنَّ بِ(الْمَخْلُوقَاتِ).

فَالْمَصْنُفُ رَحْمَةُ اللَّهِ مُقْتَفٍ فِي الْوَصْفِ الَّذِي أَخْتَارَهُ فِي التَّفْرِيقِ مَا وَرَدَ فِي الْقُرْآنِ الْكَرِيمِ، وَالدَّاعِي إِلَيْهِ فِي الْقُرْآنِ الْكَرِيمِ هُوَ مُتَابِعُ الْوَضْعِ الْلُّغُوِيِّ فِي لِسَانِ الْعَرَبِ.

فَإِنَّ الْآيَةَ فِي كَلَامِهِمْ: أَسْمُ الْعَلَامَةِ، وَاللَّيْلُ وَالنَّهَارُ وَالشَّمْسُ وَالقَمَرُ عَلَامَاتٌ ظَاهِرَةٌ، فَإِنَّ النَّهَارَ يُشْرِقُ بِانْفِجَارِ الْفَجْرِ، ثُمَّ إِشْرَاقِ الشَّمْسِ، ثُمَّ يَتَقَاسِرُ حَتَّى يَذَهَبَ، فَيَتَبَعُهُ اللَّيْلُ، وَالشَّمْسُ تَبَدُّو فِي النَّهَارِ، وَالقَمَرُ يَبَدُو فِي اللَّيْلِ، فَهُنْ عَلَامَاتٌ بَارِزَاتٌ يُنَاسِبُهُنَّ أَسْمُ (الْآيَةِ)، فَوُصِّفُنَّ فِي خِطَابِ الشَّرْعِ بِ(الآياتِ).

وَأَمَّا السَّمَاوَاتِ السَّبْعِ وَالْأَرْضُونَ السَّبْعِ، وَمَا فِيهِنَّ، وَمَا بَيْنُهُمَا؛ فَإِنَّ مَرَدَهَا فِي الْوَضْعِ الْلُّغُوِيِّ إِلَى (الْخَلْقِ) وَمَعْنَاهُ: التَّقْدِيرُ، وَهُنْ مُقَدَّرَاتٌ عَلَى هَذِهِ الصُّورَةِ، لَا يَتَغَيَّرُنَّ بِحَالٍ، فَإِنَّ السَّمَاءَ الَّتِي نَرَاهَا هُنَا هِيَ السَّمَاءُ الَّتِي نَرَاهَا فِي مَكَانٍ آخَرَ، وَالْأَرْضُ الَّتِي نَمْشِي عَلَيْهَا هُنَا هِيَ الْأَرْضُ الَّتِي نَمْشِي عَلَيْهَا فِي مَقَامٍ آخَرَ، وَمَا تَعَلَّقُ بِهِمَا مِنَ الْمَخْلُوقَاتِ هُوَ كَائِنٌ عَلَى تِلْكَ الصَّفَةِ.

فَفُرِّقَ بَيْنَهُمَا فِي الْقُرْآنِ الْكَرِيمِ بِمُلَاخَظَةِ الْوَضْعِ الْلُّغُوِيِّ لِاسْمِ (الآيَةِ) وَ(الْخَلْقِ)؛ فَاسْمُ (الآيَةِ) فِي الْوَضْعِ الْلُّغُوِيِّ أَنْسَبُ لِلَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَالشَّمْسِ وَالقَمَرِ، وَاسْمُ (الْخَلْقِ) فِي الْوَضْعِ الْلُّغُوِيِّ أَنْسَبُ لِلسَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ.

وَذَكَرَ الْمُصَنِّفُ الدَّلِيلَ مِنَ الْقُرْآنِ عَلَى الْآيَاتِ وَالْمَخْلُوقَاتِ، وَهُوَ ثَلَاثُ آيَاتٍ:

أُولَاهَا: قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿لَخَلْقُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ أَكْبَرُ مِنْ خَلْقِ الْتَّاسِ﴾ [غَافِر: ٥٧].

وَثَانِيَتُهَا: قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿وَمِنْ آيَتِهِ الَّيْلُ وَالنَّهَارُ وَالشَّمْسُ وَالقَمَرُ﴾ [فُصِّلَتْ: ٣٧] الآيَةِ.

وَثَالِثَتُهَا: قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ أَسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ يُغْشِي الَّيْلَ النَّهَارَ يَطْلُبُهُ، حَيْثِيَا...﴾ [الْأَعْرَافِ: ٥٤] الآيَةِ.

وَمَعْنَى ﴿يُغْشِي﴾: يُعْطِي.

وَ﴿حَيْثِيَا﴾: سَرِيعًا.

وَ﴿مُسَخَّرَاتِم﴾: مُذَلَّلَاتِ.

ثُمَّ بَيْنَ الْمُصَنِّفِ رَحْمَةُ اللَّهِ أَنَّ الرَّبَّ هُوَ الْمُسْتَحِقُ لِلْعِبَادَةِ بَعْدِ ذِكْرِهِ الدَّلِيلِ الْمُرْشِدِ إِلَى مَعْرِفَةِ اللَّهِ، فَمَعْنَى قَوْلِهِ: (وَالرَّبُّ هُوَ الْمَعْبُودُ): وَالرَّبُّ هُوَ الْمُسْتَحِقُ أَنْ يَكُونَ مَعْبُودًا؛ لِلْأَمْرِ بِالْعِبَادَةِ فِي قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿أَعْبُدُ وَأَرْبَكُ﴾ [الْبَقَرَةِ: ٢١]، مَعَ ذِكْرِ مُوجِبِ الْاسْتِحْقَاقِ - وَهُوَ التَّفَرُّدُ بِالرُّبُوبِيَّةِ - فِي قَوْلِهِ: ﴿الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ﴾ [الْبَقَرَةِ: ٢١] إِلَى تَكَامِ الْآيَةِ وَالَّتِي تَلِيهَا، فَالإِقْرَارُ بِالرُّبُوبِيَّةِ يَسْتَلِزُمُ الْإِقْرَارَ بِالْأُلُوهِيَّةِ، بَيْنَهُ أَبْنُ كَثِيرٍ فِي «تَفْسِيرِهِ» عِنْدَ هَذِهِ الْآيَةِ، وَذَكَرَهُ عَنْهُ الْمُصَنِّفُ بِمَعْنَاهُ.

فَمَقْصُودُ الْمُصَنِّفِ هُنَا: بَيَانُ أَسْتِحْقَاقِ اللَّهِ لِلْعِبَادَةِ، وَأَنَّ مُوجِبَ الْاسْتِحْقَاقِ كَوْنُهُ رَبًّا، وَمَنْ كَانَ رَبًّا وَجَبَ أَنْ يَكُونَ مَعْبُودًا، وَلَيْسَ كَلَامُهُ تَفْسِيرًا لِـ(الرَّبِّ)، فَلَا يُرِيدُ بِقَوْلِهِ:

(وَالرَّبُّ هُوَ الْمَعْبُودُ); أي: أنَّ معنَى (الرَّبُّ) هُوَ: المَعْبُودُ، فَلَيْسَ الْمَعْبُودُ مِنْ مَعَانِي (الرَّبُّ) فِي الْوَضْعِ الْلُّغَوِيِّ فِي أَصَحِّ قَوْلٍ أَهْلِ الْلُّغَةِ.



قال المصنف رحمه الله :

وَأَنْوَاعُ الْعِبَادَةِ الَّتِي أَمَرَ اللَّهُ بِهَا؛ مِثْلُ الْإِسْلَامِ، وَالإِيمَانِ، وَالإِحْسَانِ؛ وَمِنْهُ: الدُّعَاءُ،  
وَالْخُوفُ، وَالرَّجَاءُ، وَالْتَّوْكِلُ، وَالرَّغْبَةُ، وَالرَّهْبَةُ، وَالخُشُوعُ، وَالخُشْيَةُ، وَالإِنَابَةُ، وَالاسْتِغَاةُ،  
وَالاسْتِغَاذَةُ، وَالاسْتِغَاةُ، وَالذَّبْحُ، وَالنَّذْرُ، وَغَيْرُ ذَلِكَ مِنْ أَنْوَاعِ الْعِبَادَةِ الَّتِي أَمَرَ اللَّهُ بِهَا =  
كُلُّهَا لِلَّهِ تَعَالَى.

وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَأَنَّ الْمَسْجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا ﴾ [الجِنْ: ١٨].

فَمَنْ صَرَفَ مِنْهَا شَيْئًا لِغَيْرِ اللَّهِ فَهُوَ مُشْرِكٌ كَافِرٌ.

وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَمَنْ يَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا أَخْرَ لَا يُرْهَنَ لَهُ بِهِ فَإِنَّمَا حِسَابُهُ عِنْدَ رَبِّهِ إِنَّمَا لَا يُفْلِحُ الْكَافِرُونَ ﴾ [الْمُؤْمِنُونَ: ١٧].



قال الشارح وفقه الله :

لَمَّا قَرَرَ المُصَنِّفُ رَحْمَةَ اللَّهِ وُجُوبَ عِبَادَةِ اللَّهِ عَلَيْنَا وَأَسْتِحْقَاقَهُ لَهَا بِمَا لَهُ مِنَ الْأُلُوهِيَّةِ؛ شَرَعَ  
عِيَّنُ حَقِيقَةَ الْعِبَادَةِ بِالإِرْشَادِ إِلَى أَنْوَاعِهَا؛ لِأَنَّ الْأَفْرَادَ الْمُنْدَرِجَةَ تَحْتَ أَصْلِ كُلِّيٍّ مُبِينٍ وَتَدْلُلُ  
عَلَيْهِ، فَذَكَرَ أَنْواعًا مِنَ الْعِبَادَةِ الْمَأْمُورِ بِهَا إِجْمَالًا وَتَفْصِيلًا.  
فِي إِيمَانِ، وَالإِسْلَامِ، وَالإِحْسَانِ.

وَتَفْصِيلُهَا: فِي الدُّعَاءِ، وَالْخُوفِ، وَالرَّجَاءِ، وَالْتَّوْكِلِ، وَالرَّغْبَةِ، وَالرَّهْبَةِ... إِلَى آخرِ مَا ذَكَرَ.

وَبَيْنَ أَنَّ تِلْكَ الْأَنْواعَ كُلُّهَا لِلَّهِ عَزَّ وَجَلَّ، (وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَأَنَّ الْمَسْجِدَ لِلَّهِ ... ﴾

[الجِنْ: ١٨] الآية)، وَدِلَالَةُ الْآيَةِ عَلَى ذَلِكَ مِنْ وَجْهَيْنِ:

أَحَدُهُمَا: فِي قَوْلِهِ: (﴿وَأَنَّ الْمَسَجِدَ لِلَّهِ﴾)، فَمَدَارُ الْمَنْقُولِ فِيهَا عَلَى أَخْتِلَافِهِ يَرْجِعُ إِلَى الْخُصُوصَ وَالْعِبَادَةِ وَالْإِجْلَالِ؛ أَنَّهَا كُلُّهَا لِلَّهِ وَحْدَهُ.

وَالآخَرُ: فِي قَوْلِهِ: (﴿فَلَا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا﴾)، وَهُوَ نَهْيٌ عَنْ عِبَادَةِ غَيْرِ اللَّهِ، فَالدُّعَاءُ يَقْعُدُ أَسْمًا لِلْعِبَادَةِ كَمَا تَقْدَمُ، فَمَعْنَى الْآيَةِ: (أَعْبُدُو اللَّهَ وَلَا تَعْبُدُو مَعَهُ أَحَدًا).

وَالْجَمْعُ بَيْنَ الْإِثْبَاتِ وَالنَّفْيِ أَبْلَغُ الْحَصْرِ لِمَا يُذْكُرُ مَعْهُ، فَهُوَ مِنْ أَبْلَغِ مَا يُفِيدُ أَنَّ الْعِبَادَةَ كُلُّهَا لِلَّهِ وَحْدَهُ؛ لِأَنَّهُ أَتَبَّهَا لَهُ فِي قَوْلِهِ: (﴿وَأَنَّ الْمَسَجِدَ لِلَّهِ﴾) [الجِنْ: ١٨]، ثُمَّ نَفَاهَا عَنْ غَيْرِهِ فَقَالَ: (﴿فَلَا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا﴾) [الجِنْ: ١٨]، فَصَارَتِ الْعِبَادَةُ كُلُّهَا لِلَّهِ وَحْدَهُ.

ثُمَّ ذَكَرَ الْمُصَنَّفُ أَنَّ (مَنْ صَرَفَ) شَيْئًا مِنَ الْعِبَادَاتِ (لِغَيْرِ اللَّهِ فَهُوَ مُشْرِكٌ كَافِرٌ)، وَأَسْتَدَلَ بِآيَةِ سُورَةِ «الْمُؤْمِنُونَ»، وَوَجْهُ دِلَالَةِ الْآيَةِ عَلَى مَا ذَكَرَ مُرَكَّبٌ مِنْ أَمْرَيْنِ:

أَحَدُهُمَا: ذِكْرُ فِعْلٍ مُتَوَعِّدٍ عَلَيْهِ، فِي قَوْلِهِ تَعَالَى: (﴿وَمَنْ يَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَهًاٰ أَخَرَ لَا بُرْهَنَ لَهُ بِهِ﴾) [الْمُؤْمِنُونَ: ١١٧]، وَالْفِعْلُ الْمَذْكُورُ فِيهَا: هُوَ عِبَادَةُ غَيْرِ اللَّهِ، وَأُشِيرَ إِلَيْهِ بِ(الدُّعَاءِ)، فَتَقْدِيرُ الْكَلَامِ: (وَمَنْ يَعْبُدُ مَعَ اللَّهِ إِلَهًاٰ آخَرَ).

وَمَعْنَى قَوْلِهِ: (﴿لَا بُرْهَنَ لَهُ بِهِ﴾) [الْمُؤْمِنُونَ: ١١٧]: لَا حُجَّةَ لَهُ بِهِ، وَلَا بَيِّنَةَ عِنْدَهُ عَلَى الْوُهِيَّةِ، وَهَذَا قَيْدٌ مُلَازِمٌ كُلَّ مَنْ دَعَا غَيْرَ اللَّهِ، فَإِنَّهُ يَدْعُو إِلَهًا خَالِيًّا عَنْ بُرْهَانٍ يَدْلُلُ عَلَى الْوُهِيَّةِ.

وَالآخَرُ: تَوْعِدُهُ بِالْحِسَابِ مَعَ بَيَانِ الْمَالِ، فِي قَوْلِهِ: (﴿فَإِنَّمَا حِسَابُهُ عِنْدَ رَبِّهِ إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ الْكَفَرُونَ﴾) [الْمُؤْمِنُونَ: ١١٧]؛ فَتَوْعِدُهُ بِالْحِسَابِ تَهْدِيًّا لَهُ، وَمَا أَقْرَفَهُ هُوَ كُفُرُ؛ لِأَنَّهُ أُشِيرَ إِلَى مَصِيرِهِ بَعْدَ حِسَابِهِ بِقَوْلِهِ تَعَالَى: (﴿إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ الْكَفَرُونَ﴾) [الْمُؤْمِنُونَ].

فَالْفِعْلُ الْمَذْكُورُ مِنَ الشَّرِّ لِأَوْجَبَ لِصَاحِبِهِ الْكُفْرَ؛ فَجَعَلَ شَيْءاً مِنَ الْعِبَادَةِ لِغَيْرِ اللَّهِ  
شِرِّكُ، وَهُوَ كَائِنٌ كُفْرًا؛ لِأَنَّ الْكُفْرَ يَكُونُ بِالشَّرِّ لِوَبِغَيْرِهِ.



قال المصنف رحمه الله :

وفي الحديث: «الدُّعَاءُ مُنْعِيُّ الْعِبَادَةِ».

والدليل قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمْ أَدْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنِ الْعِبَادَةِ سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاهِرِينَ ﴾ [غافر: ٦٠].

ودليل الخوف قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا ذِلِّكُمُ الشَّيْطَانُ يُخَوِّفُ أُولَئِكَهُ فَلَا تَخَافُوهُمْ وَحَافُونَ إِنْ كُنُّتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ [آل عمران: ١٧٥].

ودليل الرجاء قوله تعالى: ﴿ فَمَنْ كَانَ يَرْجُو لِقَاءَ رَبِّهِ فَلَيَعْمَلْ عَمَلًا صَالِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ﴾ [الكهف: ١١٠].

ودليل التوكل قوله تعالى: ﴿ وَعَلَى اللَّهِ فَتَوَكَّلُوا إِنْ كُنُّتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ [المائدة: ٢٣]، وقوله تعالى: ﴿ وَمَنْ يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسِبُهُ ﴾ [الطلاق: ٣].

ودليل الرغبة والرَّهبة والحسُّون قوله تعالى: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا يُسْرِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ وَيَدْعُونَ كَارَغَبًا وَرَهْبًا وَكَانُوا لَنَا خَلِشِعِينَ ﴾ [الأنياء: ٦].

ودليل الخشية قوله تعالى: ﴿ فَلَا تَخَشُوهُمْ وَأَخْشَوْنِي ﴾ [البقرة: ١٥٠].

ودليل الإنابة قوله تعالى: ﴿ وَأَنِيبُوا إِلَيَّ رَبِّكُمْ وَأَسْلِمُوا إِلَيَّهِ ﴾ [الزمر: ٥٤] الآية.

ودليل الاستغاثة قوله تعالى: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ [الفاتحة: ٥]، وفي الحديث: «إذا أستعنت فاستعن بالله».

ودليل الاستعادة قوله تعالى: ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ ﴾ [الفلق: ١]، وقوله تعالى: ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ ﴾ [الناس: ١].

ودليل الاستغاثة قوله تعالى: ﴿ إِذْ تَسْتَغْاثُونَ رَبَّكُمْ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ ﴾ [الأفال: ٩].

وَدَلِيلُ الدَّبِحِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ لَا شَرِيكَ لَهُ﴾ [الأنعام: ١٦٢-١٦٣]، وَمِنَ السُّنَّةِ قَوْلُهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «لَعْنَ اللَّهِ مَنْ ذَبَحَ لِغَيْرِ اللَّهِ».

وَدَلِيلُ النَّذْرِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿يُوفُونَ بِالنَّذْرِ وَيَنْفَعُونَ بِمَا كَانُ شَرُّهُ مُسْتَطِيرًا﴾ [الإنسان].



قال الشارح وفقه الله:

شَرَعَ الْمُصَنِّفُ رَحْمَةً اللَّهُ يُورِدُ أَنْوَاعًا مِنَ الْعِبَادَةِ، فَذَكَرَ أَرْبَعَ عَشْرَةَ عِبَادَةً يُتَقَرَّبُ بِهَا إِلَى اللَّهِ، وَقَرَرَهَا بِهَا يَدْلِلُ عَلَيْهَا، فَكُلُّ عِبَادَةٍ مَذْكُورَةٍ فِي كَلَامِ الْمُصَنِّفِ أَقْتَرَنَ بِهَا مَا يَدْلِلُ عَلَى كَوْنِهَا عِبَادَةً بِوَجْهِهِ مِنَ الْوُجُوهِ؛ لِأَنَّهُ إِذَا لَمْ يَقُمْ دَلِيلٌ عَلَى كَوْنِ الشَّيْءِ عِبَادَةً فَإِنَّهُ لَا يُتَعَبُّدُ اللَّهُ عَنْ وَجْلِ بِهِ.

وَمَجْمُوعُ الْأَدِلَّةِ سِتَّةَ عَشَرَ دَلِيلًا؛ أَرْبَعَ عَشْرَةَ آيَةً، وَحَدِيثَانِ؛ حَدِيثُ: «إِذَا أَسْتَعْنَتَ فَاسْتَعِنْ بِاللَّهِ». وَهُوَ عِنْدَ التَّرْمِذِيِّ مِنْ حَدِيثِ أَبْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا بِإِسْنَادِ حَسَنٍ، وَحَدِيثُ: «لَعْنَ اللَّهِ مَنْ ذَبَحَ لِغَيْرِ اللَّهِ». رَوَاهُ مُسْلِمٌ مِنْ حَدِيثِ عَلِيٍّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ.

وَأَبْتَدَأَ الْمُصَنِّفُ الْعِبَادَاتِ الْأَرْبَعَ عَشْرَةَ بِ(الدُّعَاءِ)، وَجَعَلَ الْحَدِيثَ الَّذِي ذَكَرَهُ كَالْتَرْجِمَةِ لَهُ، فَقَوْلُهُ: (وَفِي الْحَدِيثِ: «الدُّعَاءُ مُنْخُ الْعِبَادَةِ»)؛ شُرُوعٌ فِي جُمِلَةٍ جَدِيدَةٍ مِنَ الْكَلَامِ، وَلَيْسَ دَلِيلًا آخَرَ لِلْمَسَأَلَةِ السَّابِقَةِ، فَالْتَّقْدِيرُ قِيَاسًا عَلَى نَظَائِرِهِ الْآتِيَةِ: (وَدَلِيلُ الدُّعَاءِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿وَقَالَ رَبُّكُمْ أَدْعُونِي﴾ [غَافِر: ٦٠] الآيَةِ).

وَوَجْهُ عُدُولِ الْمُصَنِّفِ فِي الإِشَارَةِ إِلَى الدُّعَاءِ عَنْ جَادَتِهِ فِي نَظَائِرِهِ مِنَ الْعِبَادَاتِ الْمَذْكُورَةِ مَعَهُ هُوَ: رِعَايَةُ مَقَامِهِ، فَلِمَا لَلَّدُعَاءِ مِنْ مَقَامٍ عَظِيمٍ، وَمَنْزِلَةٍ جَلِيلَةٍ فِي الْعِبَادَةِ = عَبَرَ عَنْهُ الْمُصَنِّفُ بِحَدِيثٍ - فِيهِ ضَعْفٌ - رَوَاهُ التَّرْمِذِيُّ؛ مُقْتَدِيًّا بِغَيْرِهِ مِنَ الْأئِمَّةِ، فَإِنَّ الْبُخَارِيَّ رَحْمَةُ اللَّهِ يَفْعُلُ هَذَا، فَرَبَّهَا تَرْجَمَ عَلَى مَقْصُودِهِ بِحَدِيثِ نَبِيٍّ ضَعِيفٍ.

والكلام الذي شرع فيه المصنف يبينه؛ هو في بيان جملة من العبادات، رأسها (الدعاة)، فتقدير الكلام عنده على ما سبق: (وَدَلِيلُ الدُّعَاءِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿وَقَالَ رَبُّكُمْ أَدْعُونَهُ أَسْتَحِبْ لِكُوئْ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنِ عِبَادَتِي سَيَدُّ خُلُقَنَ جَهَنَّمَ دَاهِرِينَ﴾ [غافر: ٦٠]).

ودعاء الله شرعا له معنى: أخذهما: عام؛ وهو: أمثال خطاب الشرع المقترب بالحب والخصوص، فيشمل جميع أفراد العبادة؛ لأن (الدعاة) يطلق ويُراد به العبادة كلها، ويسمى هذان: (دعاة العبادة)، فالصلوة مثلا دعاء، والزكاة مثلا دعاء، والحج مثلا دعاء؛ لأنها مما يرجع إلى أسم (ال العبادة)، فيشملها الدعاة على هذان المعنى.

والآخر: خاص؛ وهو: طلب العبد من ربِّه حصول ما ينفعه ودواجه، أو دفع ما يضره ورفعه، ويسمى: (دعاة المسألة).

ومعنى ﴿دَاهِرِينَ﴾ في الآية: صاغرين أذلين.

والعبادة الثانية هي: الخوف، والدليل قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا ذَلِكُمُ الشَّيْطَنُ يُخَوِّفُ أَوْلِيَاءَهُ فَلَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونَ إِنْ كُنْتُمْ مُّؤْمِنِينَ﴾ [آل عمران: ١٧٥].

وَخَوْفُ اللَّهِ شَرْعًا هُوَ: فِرَارُ الْقَلْبِ إِلَى اللَّهِ دُعْرًا وَفَرْعًا.

والعبادة الثالثة هي: الرجاء، والدليل قوله تعالى: ﴿فَنَّ كَانَ يَرْجُو الْقَاءَ رَبِّهِ فَلَيَعْمَلْ عَمَلًا صَلِحًا﴾ [الكهف: ١١٠].

وَرَجَاءُ اللَّهِ شَرْعًا هُوَ: أَمْلُ العَبْدِ بِرَبِّهِ فِي حُصُولِ الْمَصْوُدِ، مَعَ بَذْلِ الجُهْدِ وَحُسْنِ التَّوْكِلِ.

والعبادة الرابعة هي: التوكل، والدليل قوله تعالى: ﴿وَعَلَى اللَّهِ فَتَوَكَّلُوا إِنْ كُنْتُمْ مُّؤْمِنِينَ﴾ [المائدة: ٢٣].

وَالْتَّوْكِلُ عَلَى اللَّهِ شَرْعًا هُوَ: إِظْهَارُ الْعَبْدِ عَجَزَهُ اللَّهُ، وَأَعْتَمَادُهُ عَلَيْهِ.

وَمَعْنَى حَسْبُهُ - فِي الْآيَةِ الثَّانِيَةِ - كَافِيهٌ.

[مَسَأَةُ]: لَوْ قِيلَ فِي حَقِيقَةِ التَّوْكِلِ: أَيْنَ بَذْلُ الْأَسْبَابِ؟، مَاذَا لَمْ تَقُلْ: (إِظْهَارُ الْعَبْدِ عَجَزَهُ اللَّهُ، وَأَعْتَمَادُهُ عَلَيْهِ، مَعَ بَذْلِ الْأَسْبَابِ)؟

[الجَوَابُ]: لِأَنَّ بَذْلَ الْأَسْبَابِ شَرْطٌ لِلتَّوْكِلِ، وَشَرْطُ الشَّيْءِ خَارِجٌ عَنْ حَقِيقَتِهِ، بِمَنْزِلَةِ مَا تَعْقِلُونَ مِنْ شُرُوطِ الصَّلَاةِ وَحَقِيقَتِهَا، فَإِنَّكُمْ تَعْقِلُونَ أَنَّ الصَّلَاةَ: أَقْوَالٌ وَأَفْعَالٌ مَبْدُوَةٌ بِالْتَّكْبِيرِ وَمُخْتَسَمَةٌ بِالْتَّسْلِيمِ، وَالصَّلَاةُ لَهَا شُرُوطٌ، لَكِنَّ تِلْكَ الشُّرُوطَ مِنْ رَفْعِ الْحَدِيثِ، وَإِزَالَةِ النَّجَاسَةِ وَغَيْرِهَا لَا تَدْخُلُ فِي تِلْكَ الْحَقِيقَةِ، فَهِيَ خَارِجَةٌ عَنْهَا، وَمِنْ هَذَا الْجِنْسِ تَعَلُّقُ أَخْذَ الْأَسْبَابِ وَبَذْلِهَا بِالْتَّوْكِلِ، فَإِنَّهَا شَرْطٌ لَهُ وَلَيْسَ مِنْ جُمْلَةِ حَقِيقَتِهِ.

وَالْعِبَادَةُ الْخَامِسَةُ هِيَ: الرَّغْبَةُ.

وَالْعِبَادَةُ السَّادِسَةُ هِيَ: الرَّهْبَةُ.

وَالْعِبَادَةُ السَّابِعَةُ هِيَ: الْخُشُوعُ.

وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: (إِنَّهُمْ كَانُوا مُسْرِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ وَيَدْعُونَ كَارَعَةً وَرَهْبَةً

وَكَانُوا لَنَا خَاسِعِينَ ٦٠) [الأَنْبِيَاءَ].

وَقَرَنَ الْمُصَنِّفُ بَيْنَهُنَّ لِإِشْتِرَاكِهِنَّ فِي الدَّلِيلِ.

وَالرَّغْبَةُ إِلَى اللَّهِ شَرْعًا هِيَ: إِرَادَةُ مَرْضَاةِ اللَّهِ فِي الْوُصُولِ إِلَى الْمَقْصُودِ مَحْبَةً لَهُ وَرَجَاءً.

وَالرَّهْبَةُ مِنَ اللَّهِ شَرْعًا هِيَ: فِرَارُ الْقَلْبِ إِلَى اللَّهِ ذُعْرًا وَفَزْعًا، مَعَ عَمَلٍ مَا يُرِضِيهِ.

وَالْخُشُوعُ لِلَّهِ شَرْعًا هُوَ: فِرَارُ الْقَلْبِ إِلَى اللَّهِ ذُعْرًا وَفَزْعًا مَعَ الْخُضُوعِ لَهُ.

وَالْعِبَادَةُ الثَّامِنَةُ هِيَ: الْخُشُوبَةُ، وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: (فَلَا تَخْشُوْهُمْ وَلَا خَشُونَ

)[البَّقَرَةَ: ١٥٠].

وَخَشِيَّةُ اللَّهِ شَرْعًا: فِرَارُ الْقَلْبِ إِلَى اللَّهِ دُعْرًا وَفَرَغًا مَعَ الْعِلْمِ بِهِ وَبِأَمْرِهِ.

وَالْعِبَادَةُ التَّاسِعَةُ هِيَ: الْإِنَابَةُ، وَالْدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: (﴿وَأَنِيبُوا إِلَى رَبِّكُمْ وَأَسْلِمُوا لَهُ﴾).

[الزُّمَر: ٥٤].

وَالْإِنَابَةُ إِلَى اللَّهِ شَرْعًا هِيَ: رُجُوعُ الْقَلْبِ إِلَى اللَّهِ مَحَبَّةً وَخَوْفًا وَرَجَاءً.

وَالْعِبَادَةُ الْعَاشِرَةُ هِيَ: الْإِسْتِعَانَةُ، وَالْدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: (﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ

نَسْتَعِينُ﴾] [الفاتحة]، وَفِي الْحَدِيثِ: «إِذَا أَسْتَعَنْتَ فَاسْتَعِنْ بِاللَّهِ»).

وَالْإِسْتِعَانَةُ بِاللَّهِ شَرْعًا هِيَ: طَلْبُ الْعَوْنَى مِنَ اللَّهِ فِي الْوُصُولِ إِلَى الْمَقْصُودِ.

وَالْعَوْنُونُ هُوَ: الْمَسَاعِدَةُ.

وَالْعِبَادَةُ الْخَادِيَّةُ عَشْرَةُ هِيَ: الْإِسْتِعَاذَةُ، وَالْدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: (﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ

الْفَلَقِ﴾] [الفلق]، وَقَوْلُهُ تَعَالَى: (﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ﴾] [الناس]).

وَالْإِسْتِعَاذَةُ بِاللَّهِ شَرْعًا هِيَ: طَلْبُ الْعَوْذِ مِنَ اللَّهِ عِنْدَ وُرُودِ الْمُخَوْفِ.

وَالْعَوْذُ هُوَ: الْإِلْتِجَاءُ.

وَمَعْنَى (الْفَلَقِ) - فِي الْآيَةِ الْأُولَى -: الصِّبْحُ.

وَالْعِبَادَةُ الثَّانِيَةُ عَشْرَةُ هِيَ: الْإِسْتِغَاةُ، وَالْدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: (﴿إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ

فَاسْتَجَابَ لَكُمْ﴾] [الأنفال: ٩].

وَالْإِسْتِغَاةُ بِاللَّهِ شَرْعًا هِيَ: طَلْبُ الْغَوْثِ مِنَ اللَّهِ عِنْدَ وُرُودِ الْضَّرَرِ.

وَالْغَوْثُ هُوَ: الْمَسَاعِدَةُ فِي الشَّدَّةِ.

والعبادة الثالثة عشرة هي: الذبح، والدليل قوله تعالى: ﴿قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِقِ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾ [الأنعام: ١٦]، ومن السنة قوله صلى الله عليه وسلم: «لَعْنَ اللَّهِ مَنْ ذَبَحَ لِغَيْرِ اللَّهِ».

والذبح لله شرعاً هو: قطع الحلقوم والمريء من بهيمة الأنعام؛ تقرباً إلى الله، على صفة معلومة.

وتفسيره بـ(سفك الدم) من تفسير اللفظ بلازمه، واللفظ يفسر بما وُضع له لا باللازم؛ لأن سفك الدم قد يكون من غير جهة الذبح، فإن أحدكم لو ضرب بسجين معدة للذبح جانب بهيمة الأنعام خرج منها دم كثير، ولا تسمى العرب بهذا ذبحاً، ولا يعد كذلك في الشرع، فاسم (الذبح) في كلام العرب يختص بـمبشرة آلة الذبح للحلقوم والمريء.

ثم جاء تقييده في الشرع بـبهيمة الأنعام، فإن المذبوح المتقرّب به في الشرع في مواضع قرائب الذبائح هو بهيمة الأنعام من الإبل والبقر والغنم، وبها اختصت الذبائح الشرعية؛ كالأهدى، والأضحية، والعقيقة، وما عداها لا يتقرّب بذبحها؛ بل بـلحمها وريشه صدقة أو هدية.

فإذا ذبح العبد بطة أو دجاجة أو غيرهما لم يكن موقعاً عبادة الذبح لله؛ لا اختصاص عبادة الذبح لله بـبهيمة الأنعام، وهذا من حنس ما يكون من فعل الركوع منفردًا عن الصلاة، أو السعي منفردًا عن الطواف.

فإن المرأة لو قام فتنفل بـركوعه دون صلاة لم تكن هذله عبادة لله، وكذا لو سعى بين الصفا والمروءة في غير عمرة ولا حجّ، فإنه لا يكون عبادة لله، فلا يتقرّب بها، ومن هذا الجنس أنه لا يتقرّب في الذبح بـغير بهيمة الأنعام، فمن أراد أن يتقرّب إلى الله بهذه العبادة فيقعها على الوجه المرضي عند الله اختار قربانه من بهيمة الأنعام.

وَمَنْ ذَبَحَ لِغَيْرِ اللَّهِ شَيْئًا لَا يَتَقَرَّبُ إِلَى اللَّهِ بِذَبْحِهِ فَقَدْ كَفَرَ؛ لِإِرَادَتِهِ التَّقْرِبَ لِغَيْرِ اللَّهِ، فَلَوْ  
قُدِّرَ أَنَّ أَحَدًا ذَبَحَ بَطَّةً أَوْ دَجَاجَةً لِتَقْرِبٍ أَوْ صَنَمٍ تَقْرِبًا إِلَيْهِ فَهَذَا كُفُرٌ - وَإِنْ كَانَتْ هَذِهِ لَا تُقْبَلُ  
عِبَادَةُ اللَّهِ -؛ لِمَا أَرَادَهُ مِنَ التَّقْرِبِ إِلَى ذَلِكَ الْمُعَظَّمِ عِنْدُهُ بِالذَّبْحِ، وَجَعَلَ ذَبِيْحَتَهُ هَذِهِ.  
أَمَّا فِي الشَّرْعِ فَإِذَا أَرَادَ أَنْ يَتَقَرَّبَ إِلَى اللَّهِ بِذَبْحٍ تَقْرَبَ إِلَيْهِ بِبَهِيمَةِ الْأَنْعَامِ.  
وَقَوْلُنَا: (عَلَى صِفَةِ مَعْلُومَةٍ)؛ أَيْ: مُبَيِّنَةٌ شَرْعًا بِالشُّرُوطِ الْمَذْكُورَةِ عِنْدَ الْفُقَهَاءِ.

وَالْعِبَادَةُ الرَّابِعَةُ عَشْرَةُ هِيَ: النَّذْرُ، وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: (يُوقُونَ بِالنَّذْرِ وَيَخَافُونَ يَوْمًا كَانَ شَرِهُ

مُسْتَطِيرًا  [الإِنْسَان].

وَالنَّذْرُ لِلَّهِ شَرِعًا يَقْعُ عَلَى مَعْنَيَيْنِ:  
أَحَدُهُمَا: عَامٌ؛ وَهُوَ: إِلْزَامُ الْعَبْدِ نَفْسَهُ أَمْتِشَالٌ خِطَابُ الشَّرْعِ؛ أَيْ: الْأَلْتِزَامُ بِدِينِ الْإِسْلَامِ.  
وَالآخَرُ: خَاصٌ؛ وَهُوَ: إِلْزَامُ الْعَبْدِ نَفْسَهُ لِلَّهِ نَفْلًا مُعَيَّنًا غَيْرَ مُعَلَّقٍ.  
وَهَذَا الْحَدُّ الشَّرْعِيُّ لِلنَّذْرِ فِي مَعْنَاهُ الْخَاصِّ يَتَحَقَّقُ مَعَهُ كَوْنُهُ عِبَادَةً وَفَقَ الْقُيُودِ الْمَذْكُورَةِ.  
فَقَوْلُنَا: (نَفْلًا)؛ خَرَجَ بِهِ: الْفَرْضُ؛ لِأَنَّهُ لَا زِمْ لِلْعَبْدِ أَصَالَةً.  
وَقَوْلُنَا: (مُعَيَّنًا)؛ خَرَجَ بِهِ: الْمُبَهِّمُ؛ لِأَنَّ الْإِبْهَامَ لَا يَتَحَقَّقُ فِي النَّذْرِ، بَلْ تَلْزِمُ فِيهِ الْكَفَّارَةُ،  
فَلَوْ قَالَ أَمْرُؤٌ: لِلَّهِ عَلَيَّ نَذْرٌ - وَلَمْ يُعَيِّنْهُ -؛ لَمْ تَقْعُ بِهِ قُرْبَةٌ، وَعَلَيْهِ كَفَارَةُ النَّذْرِ.  
وَقَوْلُنَا: (غَيْرُ مُعَلَّقٍ)؛ خَرَجَ بِهِ مَا كَانَ عَلَى وَجْهِ الْعِوَضِ وَالْمُقَابَلَةِ مَمَّا يَنْدُرُهُ الْعَبْدُ فِي مُقَابَلَةِ مَا  
يُرِيدُهُ مِنَ اللَّهِ؛ كَأَنْ يَقُولَ: لِلَّهِ عَلَيَّ إِنْ شَفَى مَرِيضِي أَنْ أَصُومَ ثَلَاثَةَ أَيَّامٍ، فَهَذَا لَا يُعَدُّ قُرْبَةً؛ لِأَنَّهُ  
وَقَعَ عَلَى وَجْهِ الْعِوَضِ وَالْمُقَابَلَةِ.  
وَهَذَا فَصْلُ الْخِطَابِ فِي عَقْدِ النَّذْرِ، هَلْ هُوَ عِبَادَةٌ مَطْلُوبَةٌ أَمْ لَا؟  
فَيَتَحَقَّ كَوْنُهُ عِبَادَةً إِذَا كَانَ وَاقِعًا عَلَى النَّعْتِ الَّذِي ذَكَرْنَاهُ؛ مِنْ حَرَيَانِهِ نَفْلًا مُعَيَّنًا غَيْرَ  
مُعَلَّقٍ.

فَإِذَا أَجْتَمَعْتُ فِيهِ هَذِهِ الْأَوْصَافُ التَّلَاثَةُ صَارَ عِبَادَةً يُتَقَرَّبُ بِهَا إِلَى اللَّهِ سُبْحَانَهُ وَعَالَى.



قال المصنف رحمه الله :

الأصل الثاني :

معرفة دين الإسلام بالأدلة

وهو: الاستسلام لله بالتوحيد، والانقياد له بالطاعة، والبراءة والخلوص من الشرك وأهله.

وهو ثالث مراتب: الإسلام، والإيمان، والإحسان.



قال الشارح وفقه الله :

لما فرغ المصنف رحمة الله من بيان الأصل الأول أتبعه ببيان الأصل الثاني من الأصول الثلاثة، وهو: (معرفة دين الإسلام بالأدلة).

وتعليقها بالأدلة لا يخالف عموم طلب الأدلة في المعارف الثلاث، فهو من ذكر الحكم العام مع بعض أفراده لأمر اقتضاه، فإنه لما كانت معرفة الإسلام أكثرها مسائل ناسب إعادة ذكر الأدلة معها.

والدين يطلق في الشريع على معنيين:

أحد هما: عام؛ وهو: ما أنزله الله على الأنبياء لتحقيق عبادته.

والآخر: خاص؛ وهو: التوحيد.

والإسلام الشرعي له إطلاقان:

أحد هما: عام؛ وهو: الاستسلام لله بالتوحيد، والانقياد له بالطاعة، والبراءة والخلوص من الشرك وأهله.

وَحَقِيقَتُهُ هِيَ: الْاسْتِسْلَامُ لِلَّهِ بِالْتَّوْحِيدِ؛ فَاجْمَلَتِنَا الْآيَاتُ بَعْدَهُ مِنَ (الْانْقِيَادِ لَهُ بِالطَّاعَةِ، وَالْبَرَاءَةِ وَالْخُلُوصِ مِنَ الشَّرِكِ وَأَهْلِهِ)؛ هُمَا مِنْ جُمِلَةِ الْاسْتِسْلَامِ لِلَّهِ، فَإِنَّ الْعَبْدَ إِذَا أَسْتَسْلَمَ لِلَّهِ أَنْقَادَ لَهُ بِالطَّاعَةِ، وَبَرِئَ مِنَ الشَّرِكِ وَأَهْلِهِ، لَكِنْ صُرِّحَ بِهِمَا أَعْتِنَاءِ بِهِمَا.

وَالآخَرُ: خَاصٌ، وَلَهُ مَعْنَىٰيْنِ أَيْضًا:

الْأَوَّلُ: الدِّينُ الَّذِي بَعَثَ بِهِ مُحَمَّدٌ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَمِنْهُ حَدِيثُ أَبْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا: «بَيْتِيِّ الْإِسْلَامِ عَلَىٰ كَمْسٍ...»، فَالْمُرَادُ بِهِ: الدِّينُ الَّذِي جَاءَ بِهِ مُحَمَّدٌ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

وَحَقِيقَتُهُ شَرْعًا: أَسْتِسْلَامُ الْبَاطِنِ وَالظَّاهِرِ لِلَّهِ؛ تَعْبُدًا لَهُ بِالشَّرْعِ الْمُنْزَلِ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، عَلَىٰ مَقَامِ الْمُشَاهَدَةِ أَوِ الْمُرَاقبَةِ.

وَالثَّانِي: الْأَعْمَالُ الظَّاهِرَةُ؛ فِيهَا تُسَمَّى (إِسْلَامًا)، وَهَذَا هُوَ الْمَقْصُودُ إِذَا قُرِنَ الْإِسْلَامُ بِالإِيمَانِ وَالإِحْسَانِ.

وَالْإِسْلَامُ الَّذِي بَعَثَ بِهِ مُحَمَّدٌ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَهُ ثَلَاثُ مَرَاتِبٍ - كَمَا ذَكَرَ الْمُصَنَّفُ -:

الْأُولَى: مَرْتَبَةُ الْأَعْمَالِ الظَّاهِرَةِ، وَتُسَمَّى: الْإِسْلَامُ.

وَالثَّانِيَةُ: مَرْتَبَةُ الْإِعْتِقَادَاتِ الْبَاطِنَةِ، وَتُسَمَّى: الْإِيمَانُ.

وَالثَّالِثَةُ: مَرْتَبَةُ إِتْقَانِهَا، وَتُسَمَّى: الْإِحْسَانُ.

وَمِنْ أَهْمَمِ مِهَمَّاتِ الدِّيَانَةِ: مَعْرِفَةُ الْوَاجِبِ عَلَيْكَ فِي هَذِهِ الْمَرَاتِبِ؛ فِي إِيمَانِكَ، وَإِسْلَامِكَ، وَإِحْسَانِكَ، وَالْوَاجِبُ مِنْهَا يَرْجِعُ إِلَى ثَلَاثَةِ أُصُولٍ:

فَالْأَصْلُ الْأَوَّلُ: الْإِعْتِقَادُ، وَالْوَاجِبُ فِيهِ: كَوْنُهُ مُوَافِقًا لِلْحَقِّ فِي نَفْسِهِ.

وَجِمَاعُهُ: أَرْكَانُ الْإِيمَانِ السَّتَّةُ الَّتِي سَتَّأَتِي.

وَالْحَقُّ مِنَ الْإِعْتِقَادِ: مَا جَاءَ فِي الشَّرْعِ.

**والأصل الثاني:** الفعل، والواجِبُ فيه: موافقة حركات العبد الاختيارية بآطناً وظاهراً للشرع أمراً وحلاً.

والحركات الاختيارية: ما صدر عن إرادة وقصد من العبد ظاهراً أو بآطناً.

والأمر: الفرض وال فعل.

والحل: الحل المأذون فيه.

فيُبَيَّنُ أَنَّ تَكُونَ أَفْعَالُ الْعَبْدِ الظَّاهِرَةُ وَالبَاطِنَةُ دَائِرَةً بَيْنَ الْأَمْرِ وَالْحِلِّ؛ فَإِمَّا أَنْ تَكُونَ مِنْ جنسِ الْمَأْمُورِ بِهِ مِنْ فَرْضٍ أَوْ نَفْلٍ، أَوْ مِنْ جنسِ الْحِلِّ الْمَأْذُونِ فِيهِ شُرْعًا.

**وفعل العبد نوعان:**

أَحَدُهُمَا: فِعْلُهُ مَعَ رَبِّهِ.

وجماعه: شرائع الإسلام اللازم لـه؛ كالصلوة والزكوة والصيام والحج، وتواترها من الشروط والأركان والواجبات والمبطلات.

والأخر: فعله مع الخلق.

وجماعه: أحكام العاشرة والمعاملة معهم كافية.

**والأصل الثالث:** الترک، والواجِبُ فيه موافقة ترك العبد وأجتنابه مرضاه الله.

وجماعه: علُمُ المحرمات الخمس التي اتفقت عليها الأنبياء؛ وهي: الفواحش، والإثم، والبغى، والشرك، والقول على الله بغير علم، وما يرجع إلى هذيه ويتصل بهما.

فهذه الأصول الثلاثة من الاعتقاد والفعل والترك تبين ما يجب عليك من الإسلام، والإيمان، والإحسان.

وتفصيل ما يجب من هذه الأصول الثلاثة؛ الاعتقاد، والفعل، والترك = لا يمكن ضبطه؛ لا خلاف الناس في أسباب العلم الواجب، ذكره ابن القييم في «مفتاح دار السعادة».

وَأَحْسَنُ مَا قِيلَ فِي بَيَانِ الْعِلْمِ الْوَاجِبِ هُوَ: أَنَّ كُلَّ مَا وَجَبَ عَلَيْكَ مِنَ الْعَمَلِ وَجَبَ عَلَيْكَ تَعْلُمُهُ قَبْلَ أَدَائِهِ، ذَكَرُهُ الْأَجْرِيُّ فِي «طَلَبِ الْعِلْمِ»، وَأَبْنُ الْقَيْمِ فِي «مِفْتَاحِ دَارِ السَّعَادَةِ»، وَالْقَرَافِيُّ فِي «الْفُرُوقِ».

وَهَذِهِ الْمَسَأَلَةُ الَّتِي ذَكَرْنَا هَا مِمَّا يُحِبُّ عَلَى الْعَبْدِ فِي الْإِسْلَامِ، وَالإِيمَانِ، وَالإِحْسَانِ = مَسَأَلَةُ جَلِيلَةٌ، وَمَعَ جَلَالِتِهَا لَمْ يُحْقِقْهَا كَمَا يَنْبَغِي فِيمَنْ عَلِمْتُ سِوَى أَبْنِ الْقَيْمِ فِي «مِفْتَاحِ دَارِ السَّعَادَةِ»، وَهِيَ تَفْتَحُ أَبْوَابًا مُشْرَعَةً لِلَّبِيبِ الْفَطِنِ فِي فَهْمِ مَا يُرَادُ مِنَ الْخَلْقِ فِي إِسْلَامِهِمْ وَإِيمَانِهِمْ وَإِحْسَانِهِمْ، فَتَبَيَّنُ لَهُ مَوَاقِعُ الْخِطَابِ الشَّرْعِيِّ خَبَرًا وَطَلَبًا.



قال المصنف رحمه الله :

وَكُلُّ مَرْتَبَةٍ لَهَا أَرْكَانٌ.

فَأَرْكَانُ الْإِسْلَامِ خَمْسَةٌ: وَالدَّلِيلُ مِنَ السُّنَّةِ حَدِيثُ أَبْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «بُنِيَ الْإِسْلَامُ عَلَى خَمْسٍ؛ شَهَادَةٌ أَلَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ، وَإِقَامٍ الصَّلَاةِ، وَإِيتَاءِ الزَّكَاةِ، وَصَوْمٍ رَمَضَانَ، وَحَجَّ الْبَيْتِ».

وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ عَنْدَ اللَّهِ إِلَّا إِسْلَامُهُ﴾ [آل عمران: ١٩]، وَقَوْلُهُ تَعَالَى:

﴿وَمَنْ يَتَبَعَ غَيْرَ إِلَيْسِ دِينًا فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي الْآخِرَةِ مِنَ الْخَسِيرِينَ﴾ [آل عمران: ٨٥]

وَدَلِيلُ الشَّهَادَةِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿شَهَدَ اللَّهُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَالْمَلِكُ كُلُّهُ فَأُولُو الْعِلْمِ قَاتِلُوا

بِالْقِسْطِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ﴾ [آل عمران: ١٨]

وَمَعْنَاهَا: لَا مَعْبُودٌ بِحَقٍّ إِلَّا اللَّهُ.

(لَا إِلَهَ): نَافِيًّا جَمِيعَ مَا يُعْبُدُ مِنْ دُونِ اللَّهِ.

(إِلَّا اللَّهُ): مُشْبِتاً لِلْعِبَادَةِ لِلَّهِ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ فِي عِبَادَتِهِ؛ كَمَا أَنَّهُ لَا شَرِيكَ لَهُ فِي مُلْكِهِ.

وَتَفْسِيرُهَا الَّذِي يُوَضِّحُهَا: قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ لِأَيْهِ وَقَوْمِهِ إِنَّنِي بَرَأَءٌ مِمَّا

تَعْبُدُونَ﴾ [إِلَّا إِلَّا فِي الْخُرُوفِ] الآيَةُ، وَقَوْلُهُ: ﴿قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ تَعَالَوْا إِلَى كَلِمَةٍ

سَوَاءَ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ إِلَّا اللَّهُ وَلَا شَرِيكَ لَهُ شَيْئًا وَلَا يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِنْ دُونِ

اللَّهِ فَإِنْ تَوَلُّوْ فَقُولُوا أَشْهَدُوا بِأَنَّا مُسْلِمُونَ﴾ [آل عمران: ٦٤]

وَدَلِيلُ شَهَادَةِ أَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ

مِنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عِنْتُمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُمْ بِالْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ

﴾[التَّوْبَةَ]. ١٢٨

وَمَعْنَى شَهَادَةِ أَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ: طَاعَتُهُ فِيمَا أَمَرَ، وَتَصَدَّقَ فِيمَا أَخْبَرَ، وَأَجْتَنَبَ مَا

عَنْهُ نَهَى وَرَجَرَ، وَأَلَّا يُعْبَدَ اللَّهُ إِلَّا بِمَا شَرَعَ.  
وَدَلِيلُ الصَّلَاةِ وَالزَّكَاةِ وَتَفْسِيرِ التَّوْحِيدِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿وَمَا أَمْرَوْا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الَّذِينَ حُنَفَاءُ وَيُقِيمُوا الصَّلَاةَ وَيُؤْتُوا الزَّكُوَةَ وَذَلِكَ دِينُ الْقِيَمَةِ﴾ [البيت].  
وَدَلِيلُ الصِّيَامِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿يَأَيُّهَا الَّذِينَ إِذَا مَنُوا كُنْبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا كُنْبَ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَنَقُّونَ﴾ [البقرة: ١٨٣].  
وَدَلِيلُ الْحَجَّ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ اللَّهَ عَنِ الْعَالَمِينَ﴾ [آل عمران: ١٧].



قال الشارح وفقه الله :

لَمَّا بَيَّنَ الْمُصَنْفُ رَحْمَةَ اللَّهِ مَرَاتِبَ الدِّينِ الْثَّلَاثِ، ذَكَرَ أَنَّ (كُلَّ مَرْتَبَةٍ لَهَا أَرْكَانٌ)، وَابْتَدَأَ بِذِكْرِ أَرْكَانِ الإِسْلَامِ فَقَالَ: (فَأَرْكَانُ الإِسْلَامِ حَمْسَةٌ)، وَهِيَ الْمَذْكُورَةُ فِي حَدِيثِ أَبْنِ عُمَرَ الْمُتَفَقِّ عَلَيْهِ الَّذِي أَوْرَدَهُ.

ثُمَّ قَالَ الْمُصَنْفُ بَعْدَ بَيَانِهِ حَقِيقَةَ دِينِ الإِسْلَامِ وَمَرَاتِبِهِ وَأَرْكَانَهُ: (وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ عِنْدَ اللَّهِ الْإِسْلَامُ﴾ [آل عمران: ١٩]) - أَيْ: الدَّلِيلُ عَلَى أَنَّ الدِّينَ الَّذِي يَحِبُّ أَتَّبَاعُهُ هُوَ دِينُ الإِسْلَامِ هُوَ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ عِنْدَ اللَّهِ الْإِسْلَامُ﴾ [آل عمران: ١٩] -، (وَقَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿وَمَنْ يَتَّبِعَ عِيرَ الْإِسْلَامِ دِينًا فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي الْآخِرَةِ مِنَ الْخَسِيرِينَ﴾ [آل عمران: ١٩]).



وَالآيَاتِنِ تَعَلَّقَانِ بِالإِسْلَامِ بِمَعْنَاهُ الْعَامِ، وَيَصِحُّ الْاسْتِدْلَالُ بِهِمَا عَلَى إِرَادَةِ الْمَعْنَى الْخَاصِّ - كَمَا فَعَلَ الْمُصَنِّفُ -؛ لِأَنَّدَرَاجِهِ فِيهِ وَكُوْنِهِ فَرْدًا مِنْ أَفْرَادِهِ.

فَالإِسْلَامُ بِالْمَعْنَى الْخَاصِّ هُوَ: الدِّينُ الَّذِي بَعَثَ بِهِ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَهُوَ مُنْدَرِجٌ فِي جُمْلَةِ الْمَعْنَى الْعَامِ لِلإِسْلَامِ، وَهُوَ: الْاسْتِسْلَامُ لِلَّهِ بِالْتَّوْحِيدِ، وَالْأَنْقِيَادُ لَهُ بِالطَّاعَةِ، وَالْبَرَاءَةُ وَالْخُلُوصُ مِنَ الشَّرِكِ وَأَهْلِهِ، فَإِنَّ مَنْ دَانَ بِالدِّينِ الَّذِي جَاءَ بِهِ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حَقَّ الْاسْتِسْلَامَ لِلَّهِ بِالْتَّوْحِيدِ، وَالْأَنْقِيَادُ لَهُ بِالطَّاعَةِ، وَالْبَرَاءَةُ وَالْخُلُوصُ مِنَ الشَّرِكِ وَأَهْلِهِ.

ثُمَّ سَرَدَ الْمُصَنِّفُ أَرْكَانَ الإِسْلَامِ مَقْرُونَةً بِأَدِلَّتِهَا.

فَالرُّكْنُ الْأَوَّلُ: شَهَادَةُ أَلَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّداً رَسُولُ اللَّهِ؛ فَالشَّهَادَةُ الَّتِي هِيَ رُكْنٌ مِنْ أَرْكَانِ الإِسْلَامِ هِيَ: الشَّهَادَةُ لِلَّهِ بِالْتَّوْحِيدِ، وَلِمُحَمَّدٍ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِالرِّسَالَةِ.

وَدَلِيلُ شَهَادَةِ أَلَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ هُوَ (قَوْلُهُ تَعَالَى): ﴿ شَهَدَ اللَّهُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ ... ﴾ [آل عِمْرَان: ١٨] الآيَةِ).

وَدَلِيلُ شَهَادَةِ أَنَّ مُحَمَّداً رَسُولُ اللَّهِ هُوَ (قَوْلُهُ تَعَالَى): ﴿ لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ أَنفُسِكُمْ ... ﴾ [التَّوْبَة: ١٢٨] الآيَةِ).

وَمَعْنَى قَوْلِهِ: ﴿ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُّمْ ﴾؛ أَيْ: يَعِزُّ عَلَيْهِ مَا يَشْتَقُ عَلَيْكُمْ؛ فَ(العَنْتُ) هُوَ: الْمَشَقَّةُ.

وَالرُّكْنُ الثَّانِي: الصَّلَاةُ؛ وَالصَّلَاةُ الَّتِي هِيَ رُكْنٌ مِنْ أَرْكَانِ الإِسْلَامِ هِيَ: صَلَاةُ الْيَوْمِ وَاللَّيْلَةِ، وَهِيَ الصَّلَوَاتُ الْخَمْسُ.

وَالرُّكْنُ الثَّالِثُ: الزَّكَاةُ، وَالزَّكَاةُ الَّتِي هِيَ رُكْنٌ مِنْ أَرْكَانِ الإِسْلَامِ هِيَ: الزَّكَاةُ الْمَفْروضَةُ الْعَيْنَةُ فِي الْأَمْوَالِ.

وَلَا تَنْدِرِجُ فِي هَذَا زَكَاءَ الْفِطْرِ؛ لِأَنَّ زَكَاءَ الْفِطْرِ وَإِنْ كَانَتْ وَاجِبَةً فَلَيْسَتْ مِنْ جُمْلَةِ الزَّكَاءِ  
الَّتِي هِيَ رُكْنٌ مِنْ أَرْكَانِ الإِسْلَامِ.

(وَدَلِيلُ الصَّلَاةِ وَالزَّكَاءِ وَتَفْسِيرُ التَّوْحِيدِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿وَمَا أُمِرْتُ إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ  
الَّذِينَ ...﴾ [البيت: ٥ الآية]).

وَمَعْنَى قَوْلِهِ فِيهَا: ﴿وَذَلِكَ دِينُ الْقِيمَةِ﴾ ٥؛ أَيْ: دِينُ الْكُتُبِ الْقَيِّمَةِ، وَهِيَ: الْمُسْتَقِيمَةُ  
الْمُنْزَلَةُ عَلَى الْأَنْبِيَاءِ، وَهُوَ دِينُ الإِسْلَامِ.  
وَذَكَرَ الْمُصَنِّفُ تَفْسِيرَ التَّوْحِيدِ أُسْتِطْرَادًا؛ أَعْتَنَاءَ بِمَقَامِهِ، وَإِلَّا فَالاُسْتِدْلَالُ فِي سِيَاقِ أَرْكَانِ  
الإِسْلَامِ.

وَالرُّكْنُ الرَّابِعُ: الصَّوْمُ؛ وَالصَّوْمُ الَّذِي هُوَ رُكْنٌ مِنْ أَرْكَانِ الإِسْلَامِ هُوَ: صَوْمُ رَمَضَانَ فِي  
كُلِّ سَنَةٍ.

(وَدَلِيلُ الصَّيَامِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُنِّبَ عَلَيْكُمُ الصَّيَامُ كَمَا كُنِّبَ عَلَى  
الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَنَقُّونَ﴾ ١٨٣ [البقرة: ١٨٣ الآية]).  
وَالرُّكْنُ الْخَامِسُ: الْحَجُّ؛ وَالْحَجُّ الَّذِي هُوَ رُكْنٌ مِنْ أَرْكَانِ الإِسْلَامِ هُوَ: حَجُّ الْفَرْضِ إِلَى  
بَيْتِ اللَّهِ الْحَرَامِ فِي الْعُمُرِ مَرَّةً وَاحِدَةً.

(وَدَلِيلُ الْحَجَّ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ﴾ [آل عمران: ٩٧ الآية]).  
فَمَا خَرَجَ عَمَّا ذُكِرَ مِمَّا يَرْجِعُ إِلَى أَحَدٍ مِنَ الْأَرْكَانِ فَإِنَّهُ لَيْسَ مِنْ جُمْلَةِ الرُّكْنِ وَإِنْ كَانَ وَاجِبًا؛  
كَزَكَاءَ الْفِطْرِ، أَوْ نَذْرِ الصَّيَامِ، أَوْ نَذْرِ الْحَجَّ، فَإِنَّ هَؤُلَاءِ وَإِنْ كُنَّ مُحْكُومًا عَلَيْهِنَّ بِالْوُجُوبِ؛  
لَكِنَّهُنَّ لَا يَدْخُلُنَّ فِي جُمْلَةِ مَا يَتَعَلَّقُ بِهِنَّ مِنَ الْأَرْكَانِ.

وَأَقْتَصَرَ الْمُصَنِّفُ عَلَى بَيَانِ حَقِيقَةِ الرُّكْنِ الْأَوَّلِ بِبَيَانِ مَعْنَى الشَّهَادَتَيْنِ؛ لِشِدَّةِ الْحَاجَةِ  
إِلَيْهِمَا، وَكَثْرَةِ الْمُخَالِفِ فِيهِمَا، فَبَيْنَ أَنَّ قَوْلَ: (لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ) جَامِعٌ بَيْنَ النَّفْيِ وَالْإِثْبَاتِ؛ نَفْيِ

(جَمِيعٌ مَا يُبَدِّلُ مِنْ دُونِ اللَّهِ)، وَإِبْيَاتٍ (الْعِبَادَةِ اللَّهُ وَحْدَهُ)، وَيُبَيِّنُ نَفْيَهَا (قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمَ لِأَيْهِ وَقَوْمِهِ إِنِّي بَرَأُ مِمَّا تَعْبُدُونَ ﴾ [الزُّخْرُف: ٢٧]). وَيُبَيِّنُ إِبْيَاتَهَا (قَوْلُهُ تَعَالَى) - فِي الْآيَةِ -: ﴿ إِلَّا الَّذِي فَطَرَنِي ... ﴾ [الزُّخْرُف: ٢٧]. وَهُمَا مَعًا فِي (قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ تَعَالَوْا إِلَى كَلْمَةٍ سَوَاءٍ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ ... ﴾ [آل عِمْرَان: ٦٤] الْآيَةِ).

وَقُولُ الْمُصَنِّفِ فِي مَعْنَى شَهَادَةِ أَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ: (وَأَلَا يُعْبَدَ اللَّهُ إِلَّا بِمَا شَرَعَ)؛ يَعُودُ الْضَّمِيرُ الْمُسْتَتَرُ فِيهِ إِلَى الْاسْمِ الْأَحْسَنِ (اللَّهُ)، فَتَقْدِيرُ الْكَلَامِ: (وَأَلَا يُعْبَدَ اللَّهُ إِلَّا بِمَا شَرَعَهُ اللَّهُ)؛ لِأَنَّ الرَّسُولَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَيْسَ لَهُ حَقُّ الشَّرْعِ، فَهُوَ حَقٌّ خَاصٌّ بِاللَّهِ لَا يَكُونُ لِلنَّبِيِّ وَلَا لِغَيْرِهِ، فَلَا يُقَالُ: (قَالَ الشَّارِعُ) عَلَى إِرَادَةِ غَيْرِ اللَّهِ، وَلَا يُقَالُ لِلنَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (إِنَّهُ الْنَّبِيُّ)، وَلَا يَجُوزُ إِطْلَاقُ أَسْمِ (الْمَجْلِسِ التَّشْرِيعِيِّ) عَلَى مَجْلِسِ الشُّورَى أَوِ الْمَجْلِسِ الْمَشْرُعِ، وَلَا يَجُوزُ إِطْلَاقُ أَسْمِ (الْمَجْلِسِ التَّشْرِيعِيِّ) عَلَى مَجْلِسِ الشُّورَى أَوِ الْمَجْلِسِ الْنَّيَابِيِّ؛ لِأَنَّ هَذَا مُشَاحَّةٌ لِلَّهِ فِي حَقٍّ مُتَمَّحِضٍ لَهُ، وَهُوَ التَّشْرِيعُ.

وَالدَّلِيلُ عَلَى أُخْتِصَاصِ نِسْبَةِ الشَّرْعِ بِاللَّهِ أَمْرَانِ: أَحَدُهُمَا: أَنَّ فِعْلَ الشَّرْعِ لَمْ يَأْتِ مُضَافًا فِي الْقُرْآنِ وَالسُّنْنَةِ إِلَّا إِلَى اللَّهِ، فَلَمَّا شَاعَ أَطْرَادُهُ فِيهِمَا عَلَى هَذَا النَّحْوِ تُحَقِّقُ أَنَّ الْمَقْصُودَ: جَعْلُ هَذَا الْحَقَّ لِلَّهِ وَحْدَهُ.

وَالآخَرُ: أَنَّهُ لَمْ يُوَجَّدْ فِي كَلَامِ أَحَدٍ مِنَ الصَّحَابَةِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ أَنَّهُ قَالَ: (شَرَعَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ)، بَلْ قَالُوا: (فَرَضَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ)، وَ(سَنَّ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ)، وَبَيْنَهُمَا فَرْقٌ.

فَإِنَّ التَّشْرِيعَ: وَضُعُّ مَا يُتَقَرَّبُ بِهِ إِلَى اللَّهِ.

وَأَمَّا فَرْضُهُ وَسَنَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَهُوَ بَيَانٌ لِمَا يُلْكِنُ بِهِ الشَّرْعُ، فَإِنَّ وَظِيفَتَهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْبَلَاغُ.

وَكَانَ مِمَّا أَرْتَاهُ بَعْضُ أُولَى الْأَمْرِ فِي هَذِهِ الْبِلَادِ: تَشْكِيلُ جَنَّةٍ فِي مَجْلِسِ الْوُزَّارَاءِ بِاسْمِ (الْجَنَّةِ التَّشْرِيعِيَّةِ)، فَكَتَبَ شَيْخُنَا أَبْنُ بَازٍ رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى إِلَيْهِمْ بِأَنَّ هَذِهِ التَّسْمِيَّةَ لَا تَجُوزُ؛ لِأَنَّ التَّشْرِيعَ لِلَّهِ وَحْدَهُ، فَعُدِلَ - بِحَمْدِ اللَّهِ - عَنْ هَذَا الْاسْمِ، وَهُوَ مَهْجُورٌ فِي هَذِهِ الْبِلَادِ، غَيْرُ مُسْتَعْمَلٍ فِيهَا إِلَّا فِي حَقِّ اللَّهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى.

وَأَشَرْتُ إِلَى هَذَا الْمَقَامِ بِقَوْلِي:

|                                                                                                                                |                                                                                                                                      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| بِالنَّصِّ أُثِبْتُ لَا يَقُولُ فُلَانٌ<br>مَا جَاءَ فِي الْآيَاتِ ذِكْرُ الثَّانِي<br>شَرَعَ الرَّسُولُ وَشَاهِدِي بُرْهَانِي | وَالشَّرْعُ حَقُّ اللَّهِ دُونَ رَسُولِهِ<br>أَوْ مَا رَأَيْتَ اللَّهَ حِينَ أَشَادَهُ<br>وَجَمِيعُ صَحْبِ مُحَمَّدٍ لَمْ يُخْبِرُوا |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|



قال المصنف رحمه الله :

### المرتبة الثانية : الإيمان

وَهُوَ بِضُعْ وَسَبْعُونَ شُعْبَةً، أَعْلَاهَا قَوْلُ (لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ)، وَأَدْنَاهَا إِمَاطَةُ الْأَذَى عَنِ الْطَّرِيقِ، وَالْحَيَاءُ شُعْبَةٌ مِنَ الْإِيمَانِ.  
وَأَرْكَانُهُ سِتَّةٌ: أَنْ تُؤْمِنَ بِاللَّهِ، وَمَلَائِكَتِهِ، وَكُتُبِهِ، وَرُسُلِهِ، وَالْيَوْمِ الْآخِرِ، وَبِالْقَدْرِ خَيْرِهِ وَشَرِّهِ كُلُّهُ مِنَ اللَّهِ.  
وَالدَّلِيلُ عَلَى هَذِهِ الْأَرْكَانِ السِّتَّةِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿لَيْسَ اللَّهُ أَنْ تُولُوا وُجُوهَكُمْ قَبْلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلِكُنَّ اللَّهُ مَنْ ءاَمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَالْمَلِئَكَةَ وَالْكِتَبِ وَالنَّبِيِّنَ﴾ [البقرة: ١٧٧].  
وَدَلِيلُ الْقَدْرِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدْرٍ﴾ [القمر: ٤١].



قال الشارح وفقه الله :

لَمَّا فَرَغَ الْمُصَنِّفُ رَحْمَهُ اللَّهُ مِنْ بَيَانِ أَرْكَانِ الْإِسْلَامِ - وَهُوَ الْمَرْتَبَةُ الْأُولَى مِنْ مَرَاتِبِ الدِّينِ -؛ ذَكَرَ أَرْكَانَ الْإِيمَانِ - وَهُوَ الْمَرْتَبَةُ الثَّانِيَةُ مِنْهَا.

وَالْإِيمَانُ فِي الشَّرْعِ لَهُ مَعْنَيَانٌ:

أَحَدُهُمَا: عَامٌ؛ وَهُوَ: الدِّينُ الَّذِي بَعَثَ بِهِ مُحَمَّدٌ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَإِنَّهُ يُسَمَّى (إِيمَانًا).

وَحَقِيقَتُهُ شَرْعًا: التَّصْدِيقُ الْجَازِمُ بَاطِلًا وَظَاهِرًا بِاللَّهِ؛ تَبَعَّدًا لَهُ بِالشَّرْعِ الْمُنَزَّلِ عَلَى مُحَمَّدٍ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، عَلَى مَقَامِ الْمُشَاهَدَةِ أَوِ الْمُراقبَةِ.

والآخر: خاص؛ وهو: الاعتقادات الباطنة، فإنها تسمى (إيماناً)، وهذا هو المقصود إذا قرر الإيمان بالإسلام والإحسان.

وللإيمان شعب كثيرة، (أعلاها قول (لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ)، وأدنىها إماتة الأذى عن الطريق، والحياة شعبة من الإيمان).

وأختلف في عد شعب الإيمان؛ لاختلاف لفظ «الصحيحين» في الحديث الوارد؛ فوقع عند «البخاري»: «الإيمان بضم وستون»، وقع عند «مسلم»: «الإيمان بضم وسبعون»، وفي رواية أخرى له: «الإيمان بضم وستون، أو وسبعون شعبة»، والمحفوظ فيه لفظ «البخاري»: «الإيمان بضم وستون شعبة».

وشعب الإيمان هي: خصاله وأجزاءه الجامدة له، ومنها قوله؛ كقوله: (لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ)، وعمله؛ كإماتة الأذى عن الطريق، وقلبه؛ كالحياة. وجمعت هذه الأنواع الثلاثة في الحديث المذكور. وأركان الإيمان سنته؛ وهي: (أَنْ تُؤْمِنَ بِاللَّهِ، وَمَلَائِكَتِهِ، وَكُتُبِهِ، وَرُسُلِهِ، وَالْيَوْمِ الْآخِرِ، وَبِالْقَدْرِ خَيْرِهِ وَشَرِّهِ).

والآيات المذكورة في كلام المصنف دالاتان بمجموعها على أركان الإيمان السنتة. ورأس ما ينبغي تعلمه في أركان الإيمان السنتة هو: معرفة القدر الواجب المجزئ من الإيمان بكل ركن منها، مما هو واجب على العبد أبداً، ولا يسعه جهله، وهذه المسألة مع جلالتها يقلل من ينبه إليها.

وأستقراءً أدلة الشرع يبين أنَّ من الإيمان قدرًا واجباً لا يصح دين العبد إلا به؛ في الإيمان بالله، وبملائكته، وكتبه، ورسليه، واليوم الآخر، وبالقدر خيره وشره، وسيأتي بيان كل في محله.

فَالْقَدْرُ الْوَاجِبُ الْمُجْزِئُ مِنَ الْإِيمَانِ بِاللَّهِ هُوَ: الْإِيمَانُ بِوُجُودِهِ رَبِّا مُسْتَحِقًا لِلْعِبَادَةِ، لَهُ  
الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى وَالصَّفَاتُ الْعَلَا.

وَالْقَدْرُ الْوَاجِبُ الْمُجْزِئُ مِنَ الْإِيمَانِ بِالْمَلَائِكَةِ هُوَ: الْإِيمَانُ بِأَنَّهُمْ خَلَقُونَ مِنْ خَلْقِ اللَّهِ، وَأَنَّ  
مِنْهُمْ مَنْ يَنْزِلُ بِالوَحْيٍ عَلَى الْأَنْبِيَاءِ بِأَمْرِ اللَّهِ.

وَالْقَدْرُ الْوَاجِبُ الْمُجْزِئُ مِنَ الْإِيمَانِ بِالْكُتُبِ هُوَ: الْإِيمَانُ بِأَنَّ اللَّهَ أَنْزَلَ عَلَى مَنْ شَاءَ مِنَ  
الرُّسُلِ كُتُبًا هِيَ كَلَامُهُ عَزَّ وَجَلَّ؛ لِيَحْكُمُوا بَيْنَ النَّاسِ فِيهَا أُخْتَلَفُوا فِيهِ، وَكُلُّهَا مَنْسُوَخَةٌ  
بِالْقُرْآنِ.

وَالْقَدْرُ الْوَاجِبُ الْمُجْزِئُ مِنَ الْإِيمَانِ بِالرُّسُلِ هُوَ: الْإِيمَانُ بِأَنَّ اللَّهَ أَرْسَلَ إِلَى النَّاسِ رُسُلًا  
مِنْهُمْ؛ لِيَأْمُرُوْهُمْ بِعِبَادَةِ اللَّهِ، وَأَنَّ خَاتَمَهُمْ هُوَ مُحَمَّدٌ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

وَالْقَدْرُ الْوَاجِبُ الْمُجْزِئُ مِنَ الْإِيمَانِ بِالْيَوْمِ الْآخِرِ هُوَ: الْإِيمَانُ بِالْبَعْثِ فِي يَوْمٍ عَظِيمٍ هُوَ يَوْمُ  
الْقِيَامَةِ؛ لِمُجَازَاةِ الْخَلْقِ، فَمَنْ أَحْسَنَ فَلَهُ الْحُسْنَى وَهِيَ الْجَنَّةُ - جَعَلَنَا اللَّهُ وَإِيَّا كُمْ مِنْ أَهْلِهَا -،  
وَمَنْ أَسَاءَ فَلَهُ مَا عَمِلَ وَجَزَاهُ النَّارُ.

وَالْقَدْرُ الْوَاجِبُ الْمُجْزِئُ مِنَ الْإِيمَانِ بِالْقَدْرِ هُوَ: الْإِيمَانُ بِأَنَّ اللَّهَ قَدَرَ كُلَّ شَيْءٍ مِنْ خَيْرٍ وَشَرٍّ  
أَزَّلَّ، وَلَا يَكُونُ شَيْءٌ إِلَّا بِمَشِيَّتِهِ وَخَلْقِهِ.

فَهَذِهِ الْجُمْلَةُ هِيَ عَمُودُ الْأَقْدَارِ الْمُجْزِئَةِ مِنَ الْإِيمَانِ فِي كُلِّ رُكْنٍ مِنْ هَذِهِ الْأَرْكَانِ أَبْتِدَاءً، مِمَّا  
لَا يَسْعُ الْعَبْدُ جَهْلُهُ، وَلَا يَصْحُ إِيمَانُهُ إِلَّا بِهِ، فَلَا بُدَّ مِنْ شُهُودِ هَذِهِ الْمَعَانِي وَالْعِلْمِ بِهَا، وَإِنْ  
فُقِدَتِ الْعِبَارَاتُ الْمُؤَدِّيَّةُ عَنْهَا.

فَمَتَى وُجِدَ الْعِلْمُ بِهَا وَأَعْتَقَادُهَا كَانَ كَافِيًّا فِي صِحَّةِ إِيمَانِ الْعَبْدِ، وَمَا وَرَاءَ ذَلِكَ مِنْ مَسَائِلِ  
الْإِيمَانِ؛ فَإِمَّا أَنْ يَكُونَ وَاجِبًا بِالنَّظَرِ إِلَى بُلُوغِ الدَّلِيلِ وَالْعِلْمِ بِهِ، وَإِمَّا أَنْ يَكُونَ مِنْ نَفْلِ الْعِلْمِ  
الَّذِي لَا يَحِبُّ.

فَلَوْ سُئِلَ عَامِّي - مَنْ يَتَسَبَّبُ إِلَى الإِسْلَامِ - عَنِ الْمَلَائِكَةِ فَقَالَ: لَا أَعْرِفُ الْمَلَائِكَةَ، وَلَيْسَ هُنَاكَ شَيْءٌ أَسْمُهُ الْمَلَائِكَةُ؛ فَهَذَا لَا يَكُونُ مُسْلِمًا، إِذْ لَمْ يَبْتَتْ لَهُ أَصْلُ الإِيمَانِ؛ لِفَقْدِهِ الْقَدْرُ الْوَاجِبُ الْمُجْزِيُّ مِنَ الْإِيمَانِ بِالْمَلَائِكَةِ، فَلَا بُدَّ أَنْ يُؤْمِنَ بِأَنَّهُمْ خَلُقُ مِنْ خَلْقِ اللَّهِ، وَأَنَّ مِنْهُمْ مَنْ يَنْزِلُ بِالْوَحْيِ عَلَى الْأَنْبِيَاءِ بِأَمْرِ اللَّهِ.

وَلَوْ سُئِلَ آخَرُ عَنْهُمْ فَأَجَابَ بِكَوْنِهِمْ خَلْقًا مِنْ خَلْقِ اللَّهِ، وَأَنَّ مِنْهُمْ مَنْ يُرْسِلُهُمُ اللَّهُ لِتَبْلِغِ الْأَنْبِيَاءَ؛ كَانَ هَذَا كَافِيًّا فِي صِحَّةِ إِيمَانِهِ.

فَإِذَا قِيلَ لَهُ: هَذَا النَّازِلُ بِالْوَحْيِ؛ مَا أَسْمُهُ؟، فَقَالَ: لَا أَعْرِفُهُ؛ فَإِنَّ عَدَمَ مَعْرِفَتِهِ أَسْمَ الْمَلَكِ النَّازِلِ بِالْوَحْيِ لَا يُبْطِلُ إِيمَانَهُ، بَلْ إِيمَانُهُ ثَابِتٌ بِتَحْصِيلِهِ الْقَدْرَ الْوَاجِبِ عَلَيْهِ مِمَّا يَصِحُّ بِهِ إِيمَانُهُ الْمُتَعَلِّقُ بِالْمَلَائِكَةِ.

فَإِذَا عُرِّفَ بِهِ وَقِيلَ: إِنَّهُ جِبْرِيلُ، وَتُلِيهِتْ عَلَيْهِ الْآيَاتُ وَقُرِئَتِ الْأَحَادِيثُ الَّتِي فِيهَا ذِكْرُ جِبْرِيلَ كَانَ إِيمَانُهُ بِاسْمِ (جِبْرِيلَ) أَنَّهُ مِنَ الْمَلَائِكَةِ وَاجِبًا عَلَيْهِ بِاعْتِبَارِ بُلُوغِ الدَّلِيلِ لَهُ، وَعِلْمُهُ بِهِ، وَأَمَّا قَبْلَ ذَلِكَ فَلَا يَتَعَلَّقُ بِهِ الْوُجُوبُ.

وَلَوْ قُدِرَ أَنَّ عَامِّي سُئِلَ عَنِ الْمَلَائِكَةِ فَأَخْبَرَ بِمَا تَقَدَّمَ مِنَ الْقَدْرِ الْمُجْزِيِّ فِي الْإِيمَانِ بِهِمْ، ثُمَّ سُئِلَ عَنْ جِبْرِيلَ فَأَخْبَرَ بِأَنَّ هَذَا الْمَلَكُ الَّذِي يَنْزِلُ عَلَى الْأَنْبِيَاءِ أَسْمُهُ (جِبْرِيلُ)، ثُمَّ سُئِلَ بَعْدَ ذَلِكَ عَنْ مَسَأَلَةٍ هِيَ مِنْ دَقَائِقِ الْعِلْمِ: هَلْ يَمُوتُ جِبْرِيلُ أَمْ لَا يَمُوتُ؟، وَإِذَا كَانَ يَمُوتُ فَمَتَّى يَكُونُ مَوْتُهُ، هَلْ هُوَ قَبْلَ إِسْرَافِيلَ أَمْ بَعْدَهُ؟، فَإِذَا قَالَ: لَا أَعْرِفُ هَذِهِ الْمَسَأَلَةَ، لَمْ يَكُنْ ذَلِكَ مِمَّا يُبْطِلُ إِيمَانَهُ وَلَا يُنْقِصُهُ، إِذْ هَذِهِ الْمَسَأَلَةُ مِنْ نَفْلِ الْعِلْمِ فِي مَسَائِلِ الْإِيمَانِ.

وَإِذَا عُرِّضَ عَلَيْهِ أُخْتِلَافُ أَهْلِ الْعِلْمِ وَتَنَازُعُهُمْ فِي هَذِهِ الْمَسَأَلَةِ، وَالْأَدَلَّةُ الَّتِي ذُكِرَتْ فِيهَا، ثُمَّ قَالَ: لَا أَعْرِفُ هَذَا الْكَلَامَ وَلَا أَفْهَمُهُ؛ فَإِنَّ جَهْلَهُ بِهَذِهِ الْمَسَأَلَةِ لَا يَقْدَحُ فِي إِيمَانِهِ وَلَا يَكُونُ مُنْقِصًا لَهُ.

فَالْوَاجِبُ عَلَى الْعَبْدِ مِنْ مَسَائِلِ الْإِيمَانِ تَوْعَانٌ:

أَحَدُهُمَا: الْوَاجِبُ أُبْتَدَاءً مَا لَا يَصْحُّ دِينُ الْعَبْدِ إِلَّا بِهِ.

وَالآخَرُ: الْوَاجِبُ تَبَعًا بِالنَّظَرِ إِلَى عِلْمِ الْعَبْدِ بِالدَّلِيلِ وَوُصُولِهِ إِلَيْهِ.

وَوَرَاءَ هَذِينِ النَّوْعَيْنِ مَا لَيْسَ وَاجِبًا عَلَى الْعَبْدِ كَمَا ذَكَرْنَا.

وَهَذِهِ الْمَسَالَةُ مَسَالَةٌ عَظِيمَةٌ يَنْبَغِي أَنْ يَعْتَنِي بِهَا مُلْتَمِسُ الْعِلْمِ فِي تَعْلِمِهِ وَتَعْلِيمِهِ، فَيُصَحِّحُ إِيمَانَهُ وَيُقْوِيَهُ فِي نَفْسِهِ، وَإِذَا بَيْنَ الْإِيمَانِ لِلنَّاسِ؛ بَيْنَ هُمُ الْقَدْرُ الَّذِي يَصْحُّ بِهِ إِيمَانُهُمْ أُبْتَدَاءً، وَبَيْنَ هُمْ أَنَّ مَا بَعْدَهُ يُعَلَّقُ وُجُوبُهُ بِالدَّلِيلِ الْمُقْتَضِيِّ إِيجَابَهُ، وَمَا زَادَ عَنْهُ فَهُوَ مِنْ نَفْلِ الْعِلْمِ.



قال المصنف رحمه الله :

### المرتبة الثالثة، الإحسان

رُكْنٌ وَاحِدٌ، وَهُوَ: أَنْ تَعْبُدَ اللَّهَ وَحْدَهُ كَائِنَكَ تَرَاهُ، فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ.

والدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿وَمَنْ يُسْلِمْ وَجْهَهُ إِلَى اللَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ الْوُثْقَى﴾ [الْقُرْآن: ٢٢]، وَقَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿إِنَّ اللَّهَ مَعَ الَّذِينَ اتَّقَوْا وَالَّذِينَ هُمْ مُحْسِنُونَ﴾ [١٢٨] [النَّحْل]، وَقَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿وَمَنْ يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسِبُهُ﴾ [الطَّلاق: ٣]، وَقَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿وَتَوَكَّلْ عَلَى الْعَزِيزِ الرَّحِيمِ﴾ [٢١٧] [الْأَنْعَمَ]، وَقَوْلُهُ: ﴿وَمَا تَكُونُ فِي شَاءٍ وَمَا تَنْتَلُو مِنْهُ مِنْ قُرْءَانٍ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلَّا كَنَا عَلَيْكُمْ شُهُودًا إِذْ تُفِيضُونَ فِيهِ﴾ [يُونُس: ٦١].

والدَّلِيلُ مِنَ السُّنَّةِ: حَدِيثُ جَبْرِائِيلَ عَلَيْهِ السَّلَامُ الْمُشْهُورُ، عَنْ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: بَيْنَمَا نَحْنُ جُلُوسُّ عِنْدَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، إِذْ طَلَعَ عَلَيْنَا رَجُلٌ شَدِيدٌ بِيَاضِ الشَّيَابِ، شَدِيدٌ سَوَادِ الشَّعْرِ، لَا يُرَى عَلَيْهِ أَثْرُ السَّفَرِ، وَلَا يَعْرِفُهُ مِنَّا أَحَدٌ، فَجَلَسَ إِلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَأَسْنَدَ رُكْبَتَيْهِ إِلَى رُكْبَتَيْهِ، وَوَضَعَ كَفَّيْهِ عَلَى فَخِذَيْهِ؛ فَقَالَ: يَا مُحَمَّدُ؛ أَخْبِرْنِي عَنِ الإِسْلَامِ؟

فَقَالَ: «أَنْ تَشْهَدَ أَلَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ، وَتُقِيمَ الصَّلَاةَ، وَتُؤْتِيَ الزَّكَاةَ، وَتَصُومَ رَمَضَانَ، وَتَحْجَجَ الْبَيْتَ إِنْ أَسْتَطَعْتَ إِلَيْهِ سَبِيلًا».

فَقَالَ: صَدَقْتَ، فَعَجِبْنَا لَهُ يَسْأَلُهُ وَيُصَدِّقُهُ.

قَالَ: أَخْبِرْنِي عَنِ الإِيمَانِ؟

قَالَ: «أَنْ تُؤْمِنَ بِاللَّهِ، وَمَلَائِكَتِهِ، وَكُتُبِهِ، وَرُسُلِهِ، وَالْيَوْمِ الْآخِرِ، وَبِالْقَدْرِ خَيْرِهِ وَشَرِّهِ».

قال: صدقت.

قال: أخبرني عن الإحسان؟

قال: «أن تعبد الله كأنك تراه، فإن لم تكن تراه فإنه يراك».

قال: صدقت.

قال: فأخبرني عن الساعة؟

قال: «ما المسوؤل عنها بأعلم من السائل».

قال: أخبرني عن أماراتها؟

قال: «أن تلد الأمة ربتها، وأن ترى الحفاة العراة العالة رعاة الشاء يتطاولون في البنيان».

قال: فمضى، فلِبِّشنا ملِيًّا.

فقال صلى الله عليه وسلم: «يا عمر، أتدرِّي من السائل؟

قلنا: الله ورسوله أعلم.

قال: «هذا جبريل، أتاكُم يعلمُكم أمر دينكم».



قال الشارح وفقه الله:

لَا فَرَغَ الْمُصَنِّفُ رَحْمَةُ اللهِ مِنْ بَيَانِ أَرْكَانِ الإِيمَانِ - وَهُوَ الْمَرْتَبَةُ الثَّانِيَةُ مِنْ مَرَاتِبِ  
الدِّينِ -؛ ذَكَرَ أَرْكَانَ الإِحْسَانِ - وَهُوَ الْمَرْتَبَةُ الثَّالِثَةُ مِنْهَا.

وَالإِحْسَانُ مِنْهُ مَا يَكُونُ مَعَ الْخَالِقِ، وَمِنْهُ مَا يَكُونُ مَعَ الْخَلِقِ، وَالْمُرَادُ مِنْهُمَا عِنْدَ الْمُصَنِّفِ:

مَا كَانَ مَعَ الْخَالِقِ، وَمُتَعَلَّقُهُ: إِتقانُ الشَّيْءِ وَإِجَادَتُهُ، وَلَهُ إِطْلَاقَانِ فِي الشَّرْعِ:

أَحَدُهُمَا: عَامٌ؛ وَهُوَ: الدِّينُ الَّذِي بُعِثَ بِهِ مُحَمَّدٌ صلى الله عليه وسلم؛ فَإِنَّهُ يُسَمَّى (إِحْسَانًا).

وَحَقِيقَتُهُ شَرْعًا: إِتْقَانُ الْبَاطِنِ وَالظَّاهِرِ لِلَّهِ؛ تَبَعَّدًا لَهُ بِالشَّرْعِ الْمُنْزَلِ عَلَى مُحَمَّدٍ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، عَلَى مَقَامِ الْمُشَاهَدَةِ أَوِ الْمُرَاقَبَةِ.

وَالثَّانِي: خَاصٌ؛ وَهُوَ: إِتْقَانُ الْاعْتِقَادَاتِ الْبَاطِنَةِ وَالْأَعْمَالِ الظَّاهِرَةِ؛ فَإِنَّهُ يُسَمَّى (إِحْسَانًا)، وَهَذَا الْمَعْنَى هُوَ الْمَقْصُودُ إِذَا قُرِنَ الْإِحْسَانُ بِالْإِسْلَامِ وَالإِيمَانِ.

وَيَتَلَخَّصُ مِمَّا سَبَقَ ذِكْرُهُ فِي حَقِيقَةِ الْإِسْلَامِ وَالإِيمَانِ وَالإِحْسَانِ أَنَّ كُلَّ وَاحِدٍ مِنْ هَذِهِ الْأَلْفَاظِ الْثَلَاثَةِ، إِذَا أَطْلَقَ بِمُفْرَدِهِ دَلَّ عَلَى الْآخَرَيْنِ؛ فَإِذَا ذُكِرَ الْإِيمَانُ أُنْدَرَجَ فِيهِ الْإِسْلَامُ وَالإِحْسَانُ، وَإِذَا ذُكِرَ الْإِسْلَامُ أُنْدَرَجَ فِيهِ الْإِيمَانُ وَالإِحْسَانُ، وَإِذَا ذُكِرَ الْإِحْسَانُ أُنْدَرَجَ فِيهِ الْإِسْلَامُ وَالإِيمَانُ.

وَإِذَا ذُكِرَتْ هَذِهِ الْأَلْفَاظُ نَسْقًا فَقِيلَ: الْإِسْلَامُ وَالإِيمَانُ وَالإِحْسَانُ، أَوْ ذُكِرَ وَاحِدٌ مِنْهُمَا مَعَ غَيْرِهِ فَقِيلَ: الْإِسْلَامُ وَالإِيمَانُ، أَوْ: الْإِسْلَامُ وَالإِحْسَانُ، أَوْ: الْإِيمَانُ وَالإِحْسَانُ = أُسْتَقَلَ كُلُّ كُلْفَظٍ بِمَعْنَاهُ؛ فَمَعَ الْأَنْفِرَادِ يَكُونُ كُلُّ وَاحِدٍ مِنْهَا دَالِّاً عَلَى الدِّينِ كُلُّهُ، وَمَعَ الْأَقْتِرَانِ يَكُونُ الْإِيمَانُ لِلْأَعْتِقَادَاتِ الْبَاطِنَةِ، وَالْإِسْلَامُ لِلْأَعْمَالِ الظَّاهِرَةِ، وَالإِحْسَانُ لِإِتْقَانِهِما.

وَالْقَدْرُ الْوَاجِبُ الْمُجْزِيُّ مِنَ الْإِحْسَانِ مَعَ الْخَالِقِ يَرْجِعُ إِلَى أَصْلَيْنِ: أَحَدُهُمَا: إِحْسَانٌ مَعْهُ فِي حُكْمِهِ الْقَدْرِيِّ؛ بِالصَّبَرِ عَلَى الْأَقْدَارِ.

وَالآخَرُ: إِحْسَانٌ مَعْهُ فِي حُكْمِهِ الشَّرْعِيِّ؛ بِاِمْتِشَالِ خَبِرِهِ بِالْتَّصْدِيقِ إِثْبَاتًا وَنَفِيًّا، وَأُمْتِشَالِ طَلَبِهِ بِفَعْلِ الْفَرَائِضِ، وَأَجْتِنَابِ الْمُحَرَّمَاتِ، وَاعْتِقَادِ حِلِّ الْحَلَالِ.

وَأَرْكَانُ الْإِحْسَانِ أُثْنَانِ:

أَحَدُهُمَا: أَنْ تَبْعُدَ اللَّهَ.

وَالآخَرُ: أَنْ يَكُونَ إِيقَاعُ تِلْكَ الْعِبَادَةِ - يَعْنِي فِعْلَهَا - عَلَى مَقَامِ الْمُشَاهَدَةِ أَوِ الْمُرَاقَبَةِ.

وَقَوْلُ الْمُصْنِفِ: (الإِحْسَانُ رُكْنٌ وَاحِدٌ); أَيْ: شَيْءٌ وَاحِدٌ، نَصَّ عَلَيْهِ أَبْنُ قَاسِمٍ الْعَاصِمِيُّ فِي «حَاسِيَّةِ ثَلَاثَةِ الْأَصْوَلِ»، وَهُوَ مُتَعَيْنٌ لِحَمْلِ كَلَامِهِ عَلَيْهِ، لِأَنَّ الرُّكْنَ لَا يَكُونُ إِلَّا مُتَعَدِّدًا؛ فَيَكُونُ لِلشَّيْءِ رُكْنًا، أَوْ ثَلَاثَةً، أَوْ أَرْبَعَةً، أَوْ مَا فَوْقَ ذَلِكَ، فَإِنْ ذُكِرَ أَنَّ لَهُ رُكْنًا وَاحِدًا فَهُوَ الشَّيْءُ نَفْسُهُ، فَلَا يَصْحُّ فِيهِ أَسْمُ (الرُّكْنِ)، وَإِنَّمَا يُرَادُ إِثْبَاتُ حَقِيقَتِهِ.

وَالْأَدِلَّةُ عَلَى مَرْتَبَةِ الإِحْسَانِ الَّتِي أَوْرَدَهَا الْمُصْنِفُ تَوْعَانٌ:

أَحَدُهُمَا: أَدِلَّةُ الْقُرْآنِ.

وَالآخَرُ: أَدِلَّةُ السُّنَّةِ.

فَأَمَّا أَدِلَّةُ الْقُرْآنِ: فَمِنْهَا مَا هُوَ مُصَرِّحٌ بِمَدْحِ الْمُتَصِّفِ بِالإِحْسَانِ، وَذَلِكَ فِي الْآيَتَيْنِ الْأُولَيَّيْنِ؛ فِي قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿وَهُوَ مُحْسِنٌ﴾ [البقرة: ١١٢]، وَفِي قَوْلِهِ: ﴿وَالَّذِينَ هُمْ مُحْسِنُونَ﴾ [النَّحْل: ١٢٨]، وَمِنْهَا مَا هُوَ مُصَرِّحٌ بِمَقَامِ الْمُرَاقِبَةِ، وَذَلِكَ فِي الْآيَتَيْنِ الْآخِيرَتَيْنِ؛ فِي قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿الَّذِي يَرَنَكَ حِينَ تَقُومُ﴾ [الشُّعَرَاء: ٢١٨]، وَقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿إِلَّا كُنَّا عَلَيْكُمْ شُهُودًا إِذْ تُفِيضُونَ فِيهِ﴾ [يُوْنُس: ٦١]، وَمَعْنَى ﴿إِذْ تُفِيضُونَ فِيهِ﴾: شَرَعْتُمْ تَعْمَلُونَ فِيهِ وَدَخَلْتُمْ بِهِ.

أَمَّا قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿وَمَنْ يَوْكِلُ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ﴾ [الطَّلاق: ٣]؛ فَوَجْهُ دِلَالِهِ عَلَى الإِحْسَانِ: فِي مَدْحِ التَّوْكِلِ الْمُسْتَمِلِ عَلَى تَفْوِيضِ الْأَمْرِ إِلَى اللَّهِ، وَلَا يَكُونُ الْعَبْدُ مُفَوِّضًا أَمْرَهُ إِلَى اللَّهِ إِلَّا مَعَ عِبَادَتِهِ عَلَى مَقَامِ الْمُشَاهَدَةِ أَوِ الْمُرَاقِبَةِ، وَهَذِهِ هِيَ حَقِيقَةُ الإِحْسَانِ.

وَأَمَّا أَدِلَّةُ السُّنَّةِ فَهِيَ حَدِيثٌ وَاحِدٌ: وَفِيهِ التَّصْرِيْحُ بِحَقِيقَةِ الإِحْسَانِ فِي قَوْلِهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: («أَنْ تَعْبُدَ اللَّهَ كَانَكَ تَرَاهُ، فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ») فِي قِصَّةِ مَحْيَيِّ جَبْرِيلَ عَلَيْهِ السَّلَامُ وَسُؤَالِهِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنْ حَقَائِقِ الدِّينِ، وَهُوَ حَدِيثٌ عَظِيمٌ مُخْرَجٌ فِي «الْمُسْنَدِ الصَّحِيْحِ» لِمُسْلِمٍ مِنْ حَدِيثِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، ذَكَرَ فِيهِ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَرَاتِبَ

الدّين: الإِسْلَامُ، وَالإِيمَانُ، وَالإِحْسَانُ؛ ثُمَّ سَمَّاهُنَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ (دِينًا) بِقَوْلِهِ فِي آخِرِهِ: («يُعَلِّمُكُمْ أَمْرَ دِينِكُمْ»)، فَفِيهِ بَيَانُ مَرَاتِبِ الدِّينِ، وَهُنَّ الْثَلَاثُ الْمَذْكُورَاتُ.

وَلَفْظُ «أَمْرٍ»: لَيْسَ فِي «مُسْلِمٍ»، وَلَا عِنْدَ غَيْرِهِ مِنْ أَصْحَابِ الْكُتُبِ السَّبَّةِ سِوَى «النَّسَائِيِّ»، فَلَفْظُهُ فِي «مُسْلِمٍ»: «يُعَلِّمُكُمْ دِينِكُمْ».

وَخَتَمَ الْمُصَنَّفُ بِهَذَا الْحَدِيثِ - زِيَادَةً عَلَى مَا قَصَدَهُ مِنْ كَوْنِهِ دَلِيلًا عَلَى الإِحْسَانِ -؛ لِاِشْتِهَالِهِ عَلَى جَمِيعِ الْمَسَائِلِ الْمُتَقَدِّمَةِ مِنْ مَرَاتِبِ الدِّينِ الْمُتَعَلِّقةِ بِمَعْرِفَتِهِ.



قال المصنف رحمه الله :

الأصل الثالث :

معرفة نبيكم محمد صلى الله عليه وسلم

وهو: محمد بن عبد الله بن عبد المطلب بن هاشم، وهاشم من قريش، وقريش من العرب، والعرب من ذرية إسماعيل بن إبراهيم الخليل، عليه وعلى نبينا أفضى الصلاة والسلام.



قال الشارح وفقه الله :

لما فرغ المصنف رحمة الله من بيان الأصول الثلاثة؛ أتبعه بيان الأصل الثالث، وهو معرفة العبد نبيه صلى الله عليه وسلم.

وسبق أن عرفت أن الأصل الأول - وهو معرفة رب - منه قدر واجب يرجع إلى أربعة أصول، وأن الأصل الثاني - وهو معرفة الدين - منه قدر واجب يرجع إلى ثلاثة أصول، وكذا لباقي معرفة النبي صلى الله عليه وسلم منها قدر متعين على كل أحد لا يصح دينه إلا به، والواجب في معرفة النبي صلى الله عليه وسلم على الأعيان يرجع إلى أربعة أصول:

الأصل الأول: معرفة اسمه الأول (محمد)، دون بقية نسبه، فالواجب على كل أحد من المسلمين معرفة أن الذي أرسل إلينا اسمه (محمد)؛ لأن الجهل باسمه مؤذن بالجهل بشخصيه ووصفيه وما بعث به إلينا، فمن لم يعرف اسمه كيف يعرف أنه رسول الله عز وجل إلينا؟

وَذَكَرَ الْمُصَنَّفُ هُنَا نَسَبَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مُسْلِسًا بِالآبَاءِ إِلَى جَدِّ أَيِّهِ هَاشِمٍ، ثُمَّ أَفْتَصَرَ عَلَى جَوَامِعِهِ، وَقَالَ: (وَهَاشِمٌ مِنْ قُرَيْشٍ، وَقُرَيْشٌ مِنَ الْعَرَبِ).

وَالثَّالِثُ: مَعْرِفَةُ أَنَّهُ عَبْدُ اللَّهِ وَرَسُولُهُ، أَخْتَارَهُ اللَّهُ وَأَصْطَفَاهُ مِنَ الْبَشَرِ، وَفَضَلَهُ بِالرِّسَالَةِ، وَهُوَ خَاتَمُ الْأَنْبِيَاءِ وَالْمُرْسَلِينَ.

وَالثَّالِثُ: مَعْرِفَةُ أَنَّهُ جَاءَنَا بِالْبَيِّنَاتِ وَالْهُدَى وَدِينُ الْحَقِّ.

وَالرَّابِعُ: مَعْرِفَةُ أَنَّ الَّذِي دَلَّ عَلَى صِدْقِهِ وَثَبَّتْ بِهِ رَسَالَتُهُ هُوَ الْقُرْآنُ كَلَامُ اللَّهِ.



قال المصنف رحمه الله :

وَلَهُ مِنَ الْعُمُرِ ثَلَاثٌ وَسِتُّونَ سَنَةً، مِنْهَا أَرْبَعُونَ قَبْلَ النُّبُوَّةِ، وَثَلَاثٌ وَعِشْرُونَ نَيْمَانَ رَسُولًا.

نَبِيٌّ بِ(أَقْرَأْ)، وَأَرْسَلَ بِ(الْمُدَّثِّرِ)، وَبَلَدُهُ مَكَّةُ.



قال الشارح وفقه الله :

ذَكَرَ الْمُصَنِّفُ رَحْمَهُ اللَّهُ أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عُمُرُ ثَلَاثًا وَسِتِّينَ سَنَةً، قُسِّمَتْ شَطْرَيْنِ؛ فَمِنْهَا (أَرْبَعُونَ قَبْلَ النُّبُوَّةِ، وَثَلَاثٌ وَعِشْرُونَ نَيْمَانَ رَسُولًا)، فَأَوْحَيَ إِلَيْهِ وَبَعْثَ وَهُوَ أَبْنُ أَرْبَعِينَ سَنَةً، ثُمَّ أَتَمَ بَقِيَّةَ عُمُرِهِ نَيْمَانَ رَسُولًا.

وَوَحْيُ الْبَعْثِ الَّذِي يَصْطَفِي بِهِ اللَّهُ مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ نَوْعَانِ: أَحَدُهُمَا: وَحْيُ نُبُوَّةٍ.

وَالآخَرُ: وَحْيُ رِسَالَةٍ، وَهِيَ دَرَجَةٌ أَعْلَى مِنَ النُّبُوَّةِ.

وَكَانَ أَوَّلُ الْمُوْحَى إِلَى نَبِيِّنَا صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ هُوَ صَدْرُ سُورَةِ الْعَلَقِ، وَأَوْلُهُ: ﴿أَقْرَأْ﴾ [الْعَلَقِ: ١]، وَهُوَ أُبْتِدَاءُ الْوَحْيِ إِلَيْهِ، وَثَبَّتْ لَهُ بِإِنْزَاهِهِ عَلَيْهِ أَقْلُ مَرَاتِبِ وَحْيِ الْبَعْثِ؛ وَهِيَ النُّبُوَّةُ.

ثُمَّ لَمَّا أُنْزِلَتْ عَلَيْهِ سُورَةُ الْمُدَّثِّرِ الْمُتَضَمِّنَةُ أَمْرَهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِنِذَارَةِ قَوْمٍ مُخَالِفِينَ لَهُ صَارَتْ بِعْثَتُهُ بِعْثَةً رِسَالَةٍ، فَأَرْتَقَى مِنْ مَرْتَبَةِ النُّبُوَّةِ إِلَى مَرْتَبَةِ الرِّسَالَةِ.

وَهَذَا مَعْنَى قَوْلِ الْمُصَنِّفِ: (بُبَيْ بِ(أَقْرَأْ)، وَأُرْسَلَ بِ(الْمُدَثِّرِ))؛ أَيْ: ثَبَّتْ لَهُ النُّبُوَّةُ بِإِنْزَالِ فَوَاتِحِ سُورَةِ الْعَلَقِ عَلَيْهِ التَّيِّنِ أَوْهُمْ أَقْرَأُوا، ثُمَّ ثَبَّتْ لَهُ الرِّسَالَةُ بِإِنْزَالِ سُورَةِ الْمُدَثِّرِ عَلَيْهِ، فَكَمْلَ مَقَامُهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نَبِيًّا وَرَسُولًا. وَكَانَ (بَلَدُهُ مَكَّةُ)؛ أَيْ: الَّذِي وُلِدَ فِيهِ وَبُعِثَ نَبِيًّا رَسُولًا، ثُمَّ أَبْتَدَأَ دَعْوَتَهُ فِي مَكَّةَ، ثُمَّ تَحَوَّلَ عَنْهَا إِلَى الْمَدِينَةِ.



قال المصنف رحمه الله :

بَعَثَهُ اللَّهُ بِالنِّذَارَةِ عَنِ الشَّرِكِ، وَيَدْعُونَ إِلَى التَّوْحِيدِ.

وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿يَا أَيُّهَا الْمُدَّثِّرُ ﴾١﴿ قُرْ قَانِذُرُ ﴾٢﴿ وَرَبُّكَ فَكِيرٌ ﴾٢﴿ وَثِيَابَكَ فَطَهَرٌ ﴾٤﴿ وَالرُّجْزَ فَاهْجَرٌ ﴾٥﴿ وَلَا تَمْنَنْ تَسْتَكِيرٌ ﴾٦﴿ وَلِرَبِّكَ فَاصْبِرْ ﴾٧﴿ [الْمَدَّثِّرُ].

وَمَعْنَى ﴿قُرْ قَانِذُرُ ﴾٢﴾ [الْمَدَّثِّرُ]: يُنْذِرُ عَنِ الشَّرِكِ، وَيَدْعُونَ إِلَى التَّوْحِيدِ.

﴿وَرَبُّكَ فَكِيرٌ ﴾٢﴾ [الْمَدَّثِّرُ]: أَيْ عَظِيمُهُ بِالْتَّوْحِيدِ.

﴿وَثِيَابَكَ فَطَهَرٌ ﴾٤﴾ [الْمَدَّثِّرُ]: أَيْ طَهَرٌ أَعْمَالُكَ عَنِ الشَّرِكِ.

﴿وَالرُّجْزَ فَاهْجَرٌ ﴾٥﴾ [الْمَدَّثِّرُ]: الرُّجْزُ: الأَصْنَامُ، وَهُجْرُهَا: تَرْكُهَا وَأَهْلِهَا، وَالبَرَاءَةُ مِنْهَا وَأَهْلِهَا، وَعَدَاؤُهَا وَأَهْلِهَا، وَفِرَاقُهَا وَأَهْلِهَا.



قال الشارح وفقه الله :

ذَكَرَ المُصَنِّفُ رَحْمَةُ اللَّهِ أَنَّ الْمَقْصُودَ مِنْ بَعْثَةِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَمْرَانِ :

الْأَوَّلُ: النِّذَارَةُ عَنِ الشَّرِكِ، وَلَفْظُ (الإِنْذَارِ) مُشْتَمَلٌ عَلَى التَّحْذِيرِ وَالْتَّرْهِيبِ.

وَالثَّانِي: الدَّعْوَةُ إِلَى التَّوْحِيدِ، وَلَفْظُ (الدَّعْوَةِ) مُشْتَمَلٌ عَلَى الْطَّلِبِ وَالْتَّرْغِيبِ.

(وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿قُرْ قَانِذُرُ ﴾٢﴿ وَرَبُّكَ فَكِيرٌ ﴾٢﴿ [الْمَدَّثِّرُ]).

فَقَوْلُهُ: ﴿قُرْ قَانِذُرُ ﴾٢﴾ [الْمَدَّثِّرُ]: دَالٌّ عَلَى الْأَوَّلِ؛ لِأَنَّهُ أَمْرٌ بِالنِّذَارَةِ مِنْ كُلِّ مَا يُحْذَرُ، وَأَعْظَمُ مَا يُحْذَرُ: الشَّرِكُ.

وَقَوْلُهُ: ﴿ وَرَبَّكَ فَكَبَرَ ﴾ [المدثر] ٢؛ دَالٌ عَلَى الشَّانِي؛ لِأَنَّهُ أَمْرٌ بِتَكْبِيرِ اللَّهِ وَتَعْظِيمِهِ، وَأَعْظَمُ مَا يُكَبِّرُ اللَّهُ بِهِ: التَّوْحِيدُ.

وَمِنَ الْمِهَمَّاتِ فِي ضَبْطِ الْكَلِمَاتِ أَنْ تَعْلَمَ أَنَّ (النَّذَارَةَ) بِالْكَسْرِ كَ(البِشَارَةِ)، فَتَحْفَظُهَا بِمُقَابِلِهَا، فَ(النَّذَارَةُ) كَ(البِشَارَةِ) وَزَنًا بِكَسْرٍ أَوْهَا، وَتُقَابِلُهَا مَعْنَى، وَمِنَ الْغَلَطِ الْجَارِي وَاللَّحْنِ الْفَاسِي قَوْلُهُمْ: النَّذَارَةُ.

ثُمَّ فَسَرَ الْمُصَنْفُ رَحْمَةُ اللَّهِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَيَابَكَ فَطَهِرْ ﴾ [المدثر] بِقَوْلِهِ: (أَيْ طَهِرْ أَعْمَالَكَ عَنِ الشَّرِكِ)، وَعَلَيْهِ أَكْثُرُ السَّلَفِ؛ حَكَاهُ أَبْنُ جَرِيرِ الطَّبَرِيِّ.

وَتَقَدَّمَ أَنَّ الْمُخْتَارُ هُوَ تَفْسِيرُ (الثِّيَابِ) فِي الْآيَةِ بِالْأَعْمَالِ الْمُلَابَسَاتِ، لَا بِالْأَكْسِيَةِ الْمُلْبُوَسَاتِ؛ مُلَاحَظَةً لِلْسَّيَاقِ الَّذِي وَقَعَتْ فِيهِ عَلَى مَا تَقَدَّمَ بِيَانُهُ فِي شَرْحِ كِتَابِ «تَعْظِيمِ الْعِلْمِ».

ثُمَّ ذَكَرَ الْمُصَنْفُ أُصُولَ هَجْرِ عِبَادَةِ الْأَصْنَامِ؛ وَهِيَ أَرْبَعَةُ: الْأَوَّلُ: تَرْكُهَا وَتَرْكُ أَهْلِهَا.

وَالثَّانِي: فِرَاقُهَا وَفِرَاقُ أَهْلِهَا؛ وَهَذَا قَدْرُ زَائِدٌ عَلَى التَّرْكِ؛ لِأَنَّ الْمُفَارِقَ مُبَاعِدٌ.

وَالثَّالِثُ: الْبَرَاءَةُ مِنْهَا وَمِنْ أَهْلِهَا.

وَالرَّابِعُ: عَدَاؤُهَا وَعَدَاؤُهَا؛ وَفِيهِ زِيَادَةٌ عَلَى سَابِقِهِ بِإِظْهَارِ الْعَدَاؤَةِ؛ لِأَنَّ الْمُتَبَرِّئَ قَدْ يُظْهِرُ الْمُعَادَةَ وَقَدْ لَا يُظْهِرُهَا.

وَهَذِهِ الْأُصُولُ الْأَرْبَعَةُ لَا تَخْتَصُ بِعِبَادَةِ الْأَصْنَامِ؛ بَلْ تَعُمُ كُلَّ مَا يُتَخَذُ مِنَ الْآلهَةِ دُونَ اللَّهِ، فَمَا أَتَخَذَ إِلَهًا مِنْ دُونِ اللَّهِ يَتَحَقَّقُ هَجْرُهُ بِإِعْمَالِ هَذِهِ الْأُصُولِ الْأَرْبَعَةِ.



قال المصنف رحمه الله :

أَخَذَ عَلَى هَذَا عَشْرَ سِنِينَ يَدْعُونَ إِلَى التَّوْحِيدِ، وَبَعْدَ الْعَشْرِ عَرَجَ بِهِ إِلَى السَّمَاءِ، وَفُرِضَتْ عَلَيْهِ الصَّلَوَاتُ الْخَمْسُ، وَصَلَّى فِي مَكَّةَ ثَلَاثَ سِنِينَ، وَبَعْدَهَا أُمِرَ بِالْهِجْرَةِ إِلَى الْمَدِينَةِ. وَالْهِجْرَةُ: فَرِيَضَةٌ عَلَى هَذِهِ الْأُمَّةِ مِنْ بَلَدِ الشَّرِكِ إِلَى بَلَدِ الْإِسْلَامِ، وَهِيَ بَاقِيَةٌ إِلَى أَنْ تَقُومَ السَّاعَةُ.

والدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ تَوَفَّهُمُ الْمَلَائِكَةُ طَالِبِيَ أَنفُسِهِمْ قَاتَلُوا فِيمَا كُنُّتُمْ قَاتِلُوا كُنَّا مُسْتَضْعِفِينَ فِي الْأَرْضِ فَالْمُؤْمِنُ أَرْضُ اللَّهِ وَسِعَةٌ فَنَهَا يَجْرُونَ فِيهَا فَأُولَئِكَ مَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ وَسَاءَتْ مَصِيرًا﴾ ١٧ ﴿إِلَّا الْمُسْتَضْعِفِينَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِّسَاءِ وَالْوُلْدَانِ لَا يَسْتَطِيعُونَ حِيلَةً وَلَا يَهْتَدُونَ سِيَّلًا﴾ ١٨ فَأُولَئِكَ عَسَى اللَّهُ أَنْ يَعْفُوَ عَنْهُمْ وَكَانَ اللَّهُ عَفْوًا عَفُورًا﴾ ١٩﴾ [النساء].

وَقَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿يَعِبَادُ الَّذِينَ أَمْنَوْا إِنَّ أَرْضِي وَسِعَةٌ فَإِيَّاَيَ فَأَعْبُدُونِ﴾ [العنكبوت: ٥٦].

قال البغوي - رحمه الله تعالى - :

«سَبَبُ نُزُولِ هَذِهِ الْآيَةِ فِي الْمُسْلِمِينَ الَّذِينَ بِمَكَّةَ لَمْ يُهَاجِرُوا؛ نَادَاهُمُ اللَّهُ بِاسْمِ الإِيمَانِ». وَالدَّلِيلُ عَلَى الْهِجْرَةِ مِنَ السُّنَّةِ قَوْلُهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «لَا تَنْقِطُ الْهِجْرَةُ حَتَّى تَنْقِطَ الْتَّوْبَةُ، وَلَا تَنْقِطُ الْتَّوْبَةُ حَتَّى تَطْلُعَ السَّمَاءُ مِنْ مَغْرِبِهَا».



قال الشارح وفقه الله :

ذَكَرَ المصنف رَحْمَةُ اللَّهِ أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَمَّا بُعِثَ لِبِثَ (عَشْرَ سِنِينَ يَدْعُونَ) الْخَلْقَ (إِلَى التَّوْحِيدِ)، وَبَعْدَ مُضِيِّ (الْعَشْرِ عَرَجَ بِهِ إِلَى السَّمَاءِ); أَيْ: صُعِدَ بِهِ وَرُفِعَ إِلَيْهَا، وَكَانَ مِعَارِجُهُ إِلَيْهَا بَعْدَ الإِسْرَاءِ بِهِ إِلَى بَيْتِ الْمَقْدِسِ، (وَفُرِضَتْ عَلَيْهِ الصَّلَوَاتُ الْخَمْسُ) فِي تِلْكَ اللَّيْلَةِ،

فَصَلَّى بِ(مَكَّةَ ثَلَاثَ سِنِينَ، وَبَعْدَهَا أُمِرَ بِالْهِجْرَةِ إِلَى الْمَدِينَةِ)، وَكَانَتْ تُسَمَّى (يَثِرَبَ).  
 وَالْهِجْرَةُ شَرْعًا: تَرْكُ مَا يَكْرَهُهُ اللَّهُ وَيَأْبَاهُ إِلَى مَا يُحِبُّهُ وَيَرْضَاهُ، وَهِيَ ثَلَاثَةُ أَنْوَاعٍ:  
 أَحَدُهَا: هِجْرَةُ عَمَلِ السُّوءِ؛ بِتَرْكِ الْكُفْرِ وَالْفُسُوقِ وَالْعِصْيَانِ.  
 وَالثَّانِي: هِجْرَةُ بَلَدِ السُّوءِ؛ بِمُفَارَقَتِهِ وَالتَّحَوُّلِ عَنْهُ إِلَى غَيْرِهِ.  
 وَالثَّالِثُ: هِجْرَةُ أَصْحَابِ السُّوءِ؛ بِمُجَانَبَةِ مَنْ يُؤْمِرُ بِهِجْرَةِ مِنَ الْكَفَرِ وَالْمُبْتَدَعَةِ  
 وَالْفُسَاقِ.

وَمِنْ هِجْرَةِ الْبَلَدِ الْمَأْمُورِ بِهَا: الْهِجْرَةُ مِنْ بَلَدِ الشَّرِّ إِلَى بَلَدِ الْإِسْلَامِ، وَهِيَ فَرِيضَةُ عَلَى  
 هَذِهِ الْأُمَّةِ فِي حَقِّ مَنْ كَانَ قَادِرًا عَلَيْهَا، غَيْرَ مُتَمَكِّنٍ مِنْ إِظْهَارِ دِينِهِ، فَالْهِجْرَةُ وَاجِبَةٌ إِذَا جَمَعَ  
 شَرْطَانِ:

أَوَّلُهُمَا: عَدَمُ الْقُدْرَةِ عَلَى إِظْهَارِ الدِّينِ؛ وَمَنْ كَانَ مُتَمَكِّنًا مِنْ إِظْهَارِ دِينِهِ فَالْهِجْرَةُ فِي حَقِّهِ  
 مُسْتَحْبَةٌ.

وَالثَّانِي: الْقُدْرَةُ عَلَى الْخُروجِ مِنْ بِلَادِ الْكُفْرِ؛ فَإِنْ عَجَزَ عَنْهَا عُذْرٌ لِعَجْزِهِ.  
 وَإِظْهَارُ الدِّينِ هُوَ: إِعْلَانُ شَعَائِرِهِ وَإِبْطَالُ دِينِ الْمُشْرِكِينَ، نَصَّ عَلَى هَذَا جَمَاعَةُ مِنَ  
 الْحَقَّيْقَيْنِ، مِنْهُمْ عَبْدُ اللَّطِيفِ وَإِسْحَاقُ أَبْنَاهُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ حَسَنٍ، وَحَمْدُ بْنُ عَتَيْقٍ، وَمُحَمَّدُ  
 أَبْنُ إِبْرَاهِيمَ أَلْ الشَّيْخِ، وَعَبْدُ الرَّحْمَنِ أَبْنُ سِعْدِيٍّ فِي آخَرِيْنَ.

فَإِظْهَارُ الدِّينِ شَرْعًا يَتَحَقَّقُ بِشَيْئَيْنِ:

أَحَدُهُمَا: إِعْلَانُ شَعَائِرِهِ؛ وَهُوَ الْجَهْرُ بِشَرَائِعِ الظَّاهِرَةِ؛ كَالْأَذَانُ، وَالصَّلَاةُ، وَالصَّيَامُ.  
 وَالآخَرُ: إِبْطَالُ دِينِ الْمُشْرِكِينَ؛ بِبَيَانِ ضَلَالِهِ وَالتَّصْرِيحُ بِعَدَاؤِهِ وَالبَرَاءَةِ مِنْهُ، وَأَكْدُهُ مَا  
 كَانَ سَبَبَ كُفْرِهِمْ؛ فَالَّذِي يَكُونُ فِي بِلَادِ وَثَنِيَّةٍ لَا يَكْفِيهِ أَنْ يَعِيبَ دِينَ النَّصَارَى الْمُعَظَّمِينَ

الْمَسِيحَ حَتَّى الْهُوَهُ، فَإِنَّ هَذَا لَيْسَ دِينَ الْقَوْمِ الَّذِينَ أَقَامَ بَيْنَ أَنْظُهُرِهِمْ، لَكِنْ يَعِيبُ عِبَادَهُمْ  
الْأَوَّلَانَ.

ثُمَّ ذَكَرَ الْمُصَنِّفُ الْأَدَلَّةَ الدَّالَّةَ عَلَى الْهِجْرَةِ، وَنَقَلَ كَلَامًا عَنِ الْبَغَوِيِّ فِي مَعْنَى الْآيَةِ الثَّانِيَةِ؛  
هُوَ مَعْنَى مَا نَقَلَهُ الْبَغَوِيُّ فِي «تَفْسِيرِهِ» عَنْ جَمَاعَةِ لَا نَصُّ لَفْظِهِ، فَ(قَالَ) هُنَا بِمَعْنَى : (ذَكَرَ)،  
وَمِنْ عَادَةِ الْمُصَنِّفِ التَّعْبِيرُ بِ(قَالَ) فِي مَقَامِ (ذَكَرَ)، فَلَا يُرِيدُ الْفَظْلَ بِعِينِهِ فِيمَنْ يَنْقُلُ عَنْهُ،  
فَتَقْدِيرُ الْكَلَامِ: (ذَكَرَ الْبَغَوِيُّ فِي «تَفْسِيرِهِ» سَبَبَ نُزُولِ هَذِهِ الْآيَةِ فِي الْمُسْلِمِينَ الَّذِينَ لَمْ  
يُهَاجِرُوا، نَادَاهُمُ اللَّهُ بِاسْمِ الْإِيمَانِ).

وَلَمْ يُثْبِتْ كَوْنُ الْمَذُكُورِ سَبَبَ نُزُولِهَا، إِلَّا أَنْ يَكُونَ أَرَادَ بِسَبَبِ النُّزُولِ مَا يَجْرِي مَجْرَى  
الْتَّفْسِيرِ، فَكَانَ مُرَادُهُ: (تَفْسِيرُ الْآيَةِ يَتَعَلَّقُ بِالْمُسْلِمِينَ الَّذِينَ لَمْ يُهَاجِرُوا، نَادَاهُمُ اللَّهُ بِاسْمِ  
الْإِيمَانِ)، وَهَذَا حَقٌّ.

ثُمَّ ذَكَرَ الْمُصَنِّفُ دَلِيلًا مِنَ السُّنَّةِ وَهُوَ حَدِيثُ حَسَنٍ، رَوَاهُ أَبُو دَاؤُدَ وَغَيْرُهُ مِنْ حَدِيثِ  
مُعَاوِيَةَ - رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ وَعَنْ أَبِيهِ -، يَتَضَمَّنُ بَقَاءَ حُكْمِ الْهِجْرَةِ مَأْمُورًا بِهَا، فَلَا تَنْقَطِعُ إِلَّا عِنْدَ  
قِيَامِ السَّاعَةِ.



قال المصنف رحمه الله :

فَلَمَّا أَسْتَقَرَ بِالْمَدِينَةِ أُمِرَ فِيهَا بِبِقِيَّةِ شَرَائِعِ الْإِسْلَامِ؛ مِثْلُ: الزَّكَاةِ وَالصَّوْمِ وَالْحَجَّ وَالْأَذَانِ وَالْجِهَادِ وَالْأَمْرِ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّهْيِ عَنِ الْمُنْكَرِ، وَغَيْرِ ذَلِكَ مِنْ شَرَائِعِ الْإِسْلَامِ أَخَذَ عَلَى هَذَا عَشْرَ سِنِينَ، وَبَعْدَهَا تُوْفَى - صَلَواتُ اللَّهِ وَسَلَامُهُ عَلَيْهِ - وَدِينُهُ بَاقٍ وَهَذَا دِينُهُ، لَا خَيْرٌ إِلَّا دَلَّ الْأُمَّةَ عَلَيْهِ، وَلَا شَرٌّ إِلَّا حَذَرَهَا عَنْهُ. وَالْخَيْرُ الَّذِي دَلَّ عَلَيْهِ: التَّوْحِيدُ، وَجَمِيعُ مَا يُحِبُّهُ اللَّهُ وَيَرْضَاهُ. وَالشَّرُّ الَّذِي حَذَرَ عَنْهُ: الشَّرُكُ، وَجَمِيعُ مَا يَكْرَهُهُ اللَّهُ وَيَأْبَاهُ.



قال الشارح وفقه الله :

ذَكَرَ المُصَنِّفُ رَحْمَةُ اللَّهِ أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَسْتَقَرَ فِي الْمَدِينَةِ بَعْدَ هِجْرَتِهِ إِلَيْهَا، وَ(أُمْرٌ فِيهَا بِبِقِيَّةِ شَرَائِعِ الْإِسْلَامِ)، وَكَانَتْ مُدَّةُ بَقَائِهِ فِيهَا (عَشْرَ سِنِينَ). ثُمَّ (تُوْفَى - صَلَواتُ اللَّهِ وَسَلَامُهُ عَلَيْهِ) - وَبَقِيَ دِينُهُ الَّذِي دَعَا إِلَيْهِ، وَهُوَ دِينُ الْإِسْلَامِ وَقَدْ بَلَغَ الرِّسَالَةَ وَأَدَّى الْأَمَانَةَ وَنَصَحَ الْأُمَّةَ، فَلَا خَيْرٌ إِلَّا دَلَّهَا عَلَيْهِ، (وَلَا شَرٌّ إِلَّا حَذَرَهَا عَنْهُ).

وَأَعْظَمُ الَّذِي دَلَّ عَلَيْهِ هُوَ: التَّوْحِيدُ، وَأَعْظَمُ الَّذِي حَذَرَ مِنْهُ هُوَ: الشَّرُكُ. وَالْتَّوْحِيدُ مِنْ جُمْلَةِ الْخَيْرِ، وَالشَّرُكُ مِنْ جُمْلَةِ الشَّرِّ؛ لَكِنَّ المُصَنِّفَ أَفْرَدُهُمَا بِالذِّكْرِ تَعْظِيْمًا لِمَقَامِهِمَا.



قال المصنف رحمه الله :

بَعَثَهُ اللَّهُ إِلَى النَّاسِ كَافَّةً، وَأَفْتَرَضَ طَاعَتَهُ عَلَى جَمِيعِ الشَّقَلَيْنِ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ.

وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ﴾

[الأعراف: ١٥٨].

وَأَكْمَلَ اللَّهُ لَهُ الدِّينَ.

وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿ أَلَيْوَمْ أَكَمَلْتُ لَكُمْ دِيْنَكُمْ وَأَتَمَّتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيَتُ لَكُمْ

إِلَّا سُلْنَمْ دِيْنًا ﴾ [المائدة: ٣].

وَالدَّلِيلُ عَلَى مَوْتِهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿ إِنَّكَ مَيْتٌ وَلِنَّهُمْ مَيْتُونَ ٢٠ ٢١ ٢٢ إِنَّكُمْ يَوْمَ

الْقِيَمَةِ عِنْدَ رَبِّكُمْ تَخْصَمُونَ ﴾ [الزُّمر].

وَالنَّاسُ إِذَا مَاتُوا يُبَعَثُونَ.

وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿ مِنْهَا خَلَقْنَاكُمْ وَفِيهَا نُعِيدُكُمْ وَمِنْهَا نُخْرِجُكُمْ تَارَةً أُخْرَى ٥٥ ٥٦ طه﴾ [طه].

وَقَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿ وَاللَّهُ أَنْبَتَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ بَنَاتًا ١٧ ثُمَّ يُعِيدُكُمْ فِيهَا وَنُخْرِجُكُمْ إِخْرَاجًا ١٨ ﴾ [نوح].

وَبَعْدَ الْبَعْثِ مُحَاسِبُونَ وَمَجْرِيُونَ بِأَعْمَالِهِمْ.

وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿ وَلِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ لِيَجْرِيَ الَّذِينَ أَسْتَعْنَاهُمْ بِمَا عَمِلُوا وَلِيَجْرِيَ

الَّذِينَ أَحَسَنُوا بِالْحُسْنَى ٢٣ ﴾ [النَّجْم].

وَمَنْ كَذَّبَ بِالْبَعْثِ كَفَرَ.

وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿ زَعَمَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّ لَنْ يَبْعَثُوا قُلْ بَلَى وَرَبِّنِي لَتَبْعَثُنَّ مُمَّ لَنْ تَبْقَيْنَ بِمَا عَمِلْتُمْ ٧ ﴾ [النَّجْم].

وَذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرٌ ﴾ [النَّجْم].

قال الشارح وفقه الله :

ذَكَرَ الْمُصَنِّفُ رَحْمَةُ اللَّهِ أَنَّ اللَّهَ بَعَثَ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ (إِلَى النَّاسِ كَافَةً)؛ أَيْ: مِنَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ؛ لِأَنَّ أَسْمَ (النَّاسِ) يُشَمَّلُ هَؤُلَاءِ وَهَؤُلَاءِ فِي أَصَحِّ قَوْلَيْ أَهْلِ اللُّغَةِ، فَهُوَ مَأْخُوذٌ مِنَ (النَّوْسِ)، وَهُوَ: الْحَرَكَةُ وَالْأَضْطِرَابُ، وَقَدْ بَيَّنَهُ الْمُصَنِّفُ بِقَوْلِهِ: (وَأَفْتَرَضَ طَاعَتَهُ عَلَى جَمِيعِ الشَّقَلَيْنِ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ)؛ فَهُوَ تَفْسِيرٌ لِلإِجْمَالِ الْوَاقِعِ فِي قَوْلِهِ: (بَعَثَ اللَّهُ إِلَى النَّاسِ).

(وَأَكْمَلَ اللَّهُ) لِلنَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ (الدِّينَ)، ثُمَّ مَاتَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ تَصْدِيقًا لِحَبْرِ اللَّهِ بِقَوْلِهِ تَعَالَى: (﴿إِنَّكَ مَيِّتٌ وَإِنَّهُمْ مَيِّتُونَ﴾] [الزُّمرَ: ٢٠]).

(وَالنَّاسُ إِذَا مَاتُوا يُعْثُونَ)، وَالْبَعْثُ فِي الشَّرْعِ هُوَ: قِيَامُ الْخَلْقِ إِذَا أُعِيدَتِ الْأَرْوَاحُ إِلَى الْأَبْدَانِ بَعْدَ نَفْخَةِ الصُّورِ الثَّانِيَةِ.

(وَبَعْدَ الْبَعْثِ) يُحَاسِبُ النَّاسُ وَيُحْزِبُونَ (بِأَعْمَالِهِمْ)، وَالْحِسَابُ فِي الشَّرْعِ هُوَ: عَدُّ أَعْمَالِ الْعَبْدِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، وَالْجَزَاءُ هُوَ: الْثَّوَابُ عَلَيْهَا بِالنَّعِيمِ الْمُقِيمِ وَدَارُهُ الْجَنَّةُ، أَوِ الْعَذَابُ الْأَلِيمُ وَدَارُهُ النَّارُ.

(وَمَنْ كَذَّبَ بِالْبَعْثِ كَفَرَ، وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: (﴿رَعَمُ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّ لَنْ يُعْثُوُا...﴾] [التَّغَابُنُ: ٧] الآيَةَ)؛ فَهُوَ مِنْ دَعَاوَاهُمُ الَّتِي صَيَّرُوهُمْ كُفَّارًا، فَمَنْ أَدَّعَهُ مَا أَدَّعَهُ فَأَنْكَرَ الْبَعْثَ صَارَ كَافِرًا مِثْلَهُمْ.



قال المصنف رحمة الله :

وَأَرْسَلَ اللَّهُ جَمِيعَ الرُّسُلِ مُبَشِّرِينَ وَمُنْذِرِينَ.

والدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿رُسُلًا مُبَشِّرِينَ وَمُنْذِرِينَ لِئَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةٌ بَعْدَ

الرُّسُلِ﴾ [النساء: ١٦٥].

وَأَوَّلُهُمْ نُوحٌ، وَآخِرُهُمْ مُحَمَّدٌ - عَلَيْهِمُ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ -، وَهُوَ خَاتَمُ النَّبِيِّينَ، لَا نَبِيَّ بَعْدَهُ.

والدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿مَا كَانَ مُحَمَّدٌ أَبَا أَحَدٍ مِنْ رِجَالِكُمْ وَلَكِنْ رَسُولَ اللَّهِ وَخَاتَمُ النَّبِيِّينَ﴾ [الأحزاب].

والدَّلِيلُ عَلَى أَنَّ نُوحًا أَوَّلُ الرُّسُلِ قَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كَمَا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوحٍ وَالنَّبِيِّينَ مِنْ بَعْدِهِ﴾ [النساء: ١٦٣].



قال الشارح وفقه الله :

لَمَّا فَرَغَ المُصَنْفُ رَحْمَةُ اللَّهِ مِنْ بَيَانِ مَا يَتَعَلَّقُ بِيَعْنَى رَسُولِنَا صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ذَكْرُ قَاعِدَةِ كُلِّيَّةِ بَعْثَ الرُّسُلِ، فَقَالَ : (وَأَرْسَلَ اللَّهُ جَمِيعَ الرُّسُلِ مُبَشِّرِينَ وَمُنْذِرِينَ)، وَقَرَرَهَا بِالدَّلِيلِ

الصَّرِّحُ بِهَا مِنْ كِتَابِ اللَّهِ؛ فَبَعْتُهُمْ يَتَضَمَّنُ أَمْرَيْنِ :

الْأَوَّلُ : الْبِشَارَةُ لِمَنْ أَطَاعَهُمْ بِالْفَلَاحِ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ.

وَالآخِرُ : النِّذَارَةُ لِمَنْ عَصَاهُمْ مِنَ الْخُسْرَانِ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ.

ثُمَّ ذَكَرَ المُصَنْفُ مَسَائِلَتَيْنِ :

الْأُولَى : أَنَّ أَوَّلَ الرُّسُلِ هُوَ نُوحٌ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ.

**والثانية:** أن آخرهم هو محمد صلى الله عليه وسلم، (وهو خاتم النبىين، لا نبى بعده).

وقدّم دليل المسألة الثانية بخلافها؛ وهو (قوله تعالى: ﴿مَا كَانَ مُحَمَّدًا أَبَا أَحَدٍ مِنْ رِجَالِكُمْ...﴾ [الأحزاب: ٤٠] الآية).

ثم ذكر دليل المسألة الأولى؛ وهو قوله: ﴿إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كَمَا أَوْحَيْنَا إِلَيْنَا نُوحٌ وَالنَّبِيُّ مِنْ بَعْدِه﴾ [النساء: ١٦٣]، ودلاته على ما ذكره من أوليّة نوح: في تقديم ذكره بابتداء الوحي إليه.

والإيحاء الذي قدم فيه نوح هو إيحاء الرسالة، أما إيحاء النبوة فتقدّمه فيه آدم عليه السلام آنفًا.

وأصرّح من هذه الآية حديث أنس بن مالك المتفق عليه، وفيه أن آدم عليه السلام يقول: «أتّوا نوحًا أول رسولٍ بعثه الله إلى أهل الأرض». ويتحرّر من هذا أن أول الأنبياء هو آدم عليه الصلاة والسلام، وأول الرسول هو نوح عليه الصلاة والسلام.



قال المصنف رحمة الله :

وَكُلُّ أُمَّةٍ بَعَثَ اللَّهُ إِلَيْهَا رَسُولًا مِنْ نُوْحٍ إِلَى مُحَمَّدٍ - عَلَيْهِمَا الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ - يَأْمُرُهُمْ بِعِبَادَةِ اللَّهِ وَحْدَهُ وَيَنْهَاهُمْ عَنْ عِبَادَةِ الطَّاغُوتِ.

وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنْ أَعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنَبُوا

الظَّاغُوتَ ﴾ [النَّحْل: ٣٦].

وَأَفْتَرَضَ اللَّهُ عَلَى جَمِيعِ الْعِبَادِ الْكُفْرَ بِالظَّاغُوتِ وَالإِيمَانَ بِاللَّهِ.

قَالَ أَبْنُ الْقَيْمِ - رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى - :

«وَمَعْنَى الظَّاغُوتِ: مَا تَجَاوَزَ بِهِ الْعَبْدُ حَدَّهُ، مِنْ مَعْبُودٍ، أَوْ مَتَّبِعٍ، أَوْ مُطَاعٍ».

وَالظَّوَاغِيْتُ كَثِيرُونَ، وَرُؤُوسُهُمْ خَمْسَةُ: إِبْلِيسُ - لَعْنَهُ اللَّهُ -، وَمَنْ عِبَدَ وَهُوَ رَاضٍ، وَمَنْ أَدَعَى شَيْئًا مِنْ عِلْمِ الْغَيْبِ، وَمَنْ دَعَا النَّاسَ إِلَى عِبَادَةِ نَفْسِهِ، وَمَنْ حَكَمَ بِغَيْرِ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ.

وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿ لَا إِكْرَاهٌ فِي الدِّينِ قَدْ تَبَيَّنَ الرُّشْدُ مِنَ الْغَيْرِ فَمَنْ يَكْفُرُ بِالظَّاغُوتِ

وَيُؤْمِنُ بِاللَّهِ فَقَدِ أَسْتَمَسَكَ بِالْعُرْوَةِ الْوُثْقَى لَا أُنْقِصَامَ لَهَا وَاللَّهُ سَيِّعُ عَلَيْمٌ ﴾ ٢٠١ ﴿ [البقرة].

وَهَذَا هُوَ مَعْنَى (لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ)، وَفِي الْحَدِيثِ: «رَأْسُ الْأَمْرِ الْإِسْلَامُ، وَعَمُودُهُ الصَّلَاةُ، وَذِرْوَةُ سَنَامِهِ الْجِهَادُ فِي سَيِّلِ اللَّهِ».

وَاللَّهُ أَعْلَمُ، وَصَلَّى اللَّهُ عَلَى مُحَمَّدٍ وَآلِهِ وَصَحْبِهِ وَسَلَّمَ.

هَلْمَهْ

قال الشارح وفقه الله :

لَمَّا قَرَرَ المُصَنْفُ رَحْمَةُ اللَّهِ أَنَّ الرُّسُلَ مُبَشِّرُونَ وَمُنْذِرُونَ؛ بَيْنَ هُنَّا عُمُومًا بَعْثِهِمْ فِي الْأُمَمِ،

وَأَنَّ (كُلَّ أُمَّةٍ بَعَثَ اللَّهُ إِلَيْهَا رَسُولًا)، مَعَ بَيَانِ مَا دَعَوْا إِلَيْهِ.

وَدَعَوْاتُ الْأَنْبِيَاءِ وَالرُّسُلِ تَجْمَعُ فِي أَصْلَيْنِ عَظِيمَيْنِ:

أَحَدُهُمَا: الْأَمْرُ بِعِبَادَةِ اللَّهِ، الْمُتَضَمِّنُ النَّهْيَ عَنِ الشَّرِّ، وَهَذَا مَذْكُورٌ فِي قَوْلِهِ:

﴿أَنَّ أَعْبُدُوا اللَّهَ﴾ [النَّحْل: ٣٦].

وَالآخَرُ: الْأَمْرُ بِاجْتِنَابِ الطَّاغُوتِ كُفْرًا بِهِ، الْمُتَضَمِّنُ النَّهْيَ عَنْ عِبَادَتِهِ، وَهَذَا مَذْكُورٌ فِي

قَوْلِهِ: ﴿وَاجْتَنِبُوا الطَّاغُوتَ﴾ [النَّحْل: ٣٦].

وَقَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنْ أَعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنِبُوا الطَّاغُوتَ﴾

[النَّحْل: ٣٦]; دَالٌّ عَلَى أَمْرَيْنِ - ذَكَرُهُمَا الْمُصَنَّفُ -:

أَحَدُهُمَا: بَيَانُ عُمُومِ بَعْثِ الرُّسُلِ فِي الْأَمْمِ، فَمَا مِنْ أُمَّةٍ إِلَّا خَلَّا فِيهَا نَذِيرٌ.

وَالآخَرُ: بَيَانُ مَا دَعَتْ إِلَيْهِ الْأَنْبِيَاءُ مِنَ الْأَمْرِ بِاجْتِنَابِ الطَّاغُوتِ، وَعِبَادَةِ اللَّهِ.

ثُمَّ ذَكَرَ الْمُصَنَّفُ أَنَّ اللَّهَ أَفْتَرَضَ (عَلَى جَمِيعِ الْعِبَادِ الْكُفْرَ بِالْطَّاغُوتِ وَالإِيمَانَ بِاللَّهِ)، قَالَ

تَعَالَى: ﴿لَا إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ قَدْ تَبَيَّنَ الرُّشْدُ مِنَ الْغَيْرِ ...﴾ [البَقَرَة: ٢٥٦] الْآيَةِ.

وَقَوْلُهُ فِيهَا: ﴿فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ الْوُثْقَى﴾؛ الْعُرْوَةُ هِيَ: مَا يُتَعَلَّقُ وَيُسْتَمْسَكُ بِهِ،

وَ﴿الْوُثْقَى﴾: مُؤْنَثُ الْأَوْثَقِ؛ أَيْ: الْأَقْوَى.

وَمَعْنَى ﴿لَا أَنْقِصَامَ لَهَا﴾: لَا أَنْقِطَاعَ لَهَا، وَ(فَصْمُ الشَّيْءِ): كَسْرُهُ مِنْ غَيْرِ أَنْ يَزُولَ عَنْ مَوْضِعِهِ، فَيَصِيرُ مَكْسُورًا مَعَ بَقَائِهِ فِي مَحْلِهِ.

وَلَا يَكُونُ الْعَبْدُ مُسْتَمْسِكًا بِالْعُرْوَةِ الْوُثْقَى حَتَّى يَكْفُرَ بِالْطَّاغُوتِ وَيُؤْمِنَ بِاللَّهِ.

وَالْطَّاغُوتُ لَهُ مَعْنَيَانٌ:

أَحَدُهُمَا: خَاصٌ؛ وَهُوَ: الشَّيْطَانُ، فَإِذَا أُطْلَقَ (الْطَّاغُوتُ) فِي الْقُرْآنِ كَانَ هُوَ الْمُرَادُ.

وَالآخَرُ: عَامٌ؛ وَهُوَ الْمَقْصُودُ بِقَوْلِ أَبْنِ الْقَيْمِ فِي «إِعْلَامِ الْمُوَقِّعِينَ» الَّذِي نَقَلَهُ الْمُصَنَّفُ: («مَا تَجَاوَزَ بِهِ الْعَبْدُ حَدَّهُ، مِنْ مَعْبُودٍ، أَوْ مَتَبْرُوعٍ، أَوْ مُطَاعٍ»)، وَهَذَا أَحْسَنُ مَا قِيلَ فِي حَدَّهُ، قَالَهُ عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ حَسَنٍ فِي «فَتْحِ الْمَجِيدِ»، وَتَلْمِيذُهُ سُلَيْمَانُ بْنُ سِحْمَانَ.

وَهُوَ الْمَرَادُ فِي الْقُرْآنِ إِذَا كَانَ فِعْلُهُ الْمَذْكُورُ مَعَهُ لِلْجَمْعِ؛ كَقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُواْ أُولَئِكُمُ الظَّاغُوتُ يُخْرِجُونَهُم مِّنَ النُّورِ إِلَى الظُّلْمَاتِ ﴾ [البَقَرَةٌ: ٢٥٧]، فَإِنَّ (الظَّاغُوتَ) هُنَّا بِالْمَعْنَى الْعَامِ لَا بِالْمَعْنَى الْخَاصِّ.

وَأَشَارَ الْمُصَنَّفُ إِلَى مَعْنَى الظَّاغُوتِ الْخَاصِّ وَبَعْضِ أَفْرَادِ الْمَعْنَى الْعَامِ فِي قَوْلِهِ: (وَالظَّاغِيْتُ كَثِيرُونَ، وَرُؤُوْسُهُمْ خَمْسَةُ... ) إِلَى آخِرِهِ.

وَالْمَرَادُ بِ(الرُّؤُوسِ): أَعْظَمُهُمْ شَرًّا وَأَشَدُهُمْ خَطَرًا.

وَهُوَ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْمُعْصِيْنَ فِيَّا عَدَّهُ الْمُصَنَّفُ هُنَّا: أَوَّلُهُمْ: (إِبْلِيسُ).

وَالثَّانِي: (مَنْ عُبِدَ وَهُوَ رَاضٍ)، وَلَوْلَمْ يَدْعُ إِلَى عِبَادَةِ نَفْسِهِ.

وَالثَّالِثُ: (مَنْ أَدَعَى شَيْئًا مِنْ عِلْمِ الْغَيْبِ)، وَالْمَرَادُ بِهِ الْغَيْبُ الْمُطْلَقُ الَّذِي لَا يَعْلَمُهُ إِلَّا اللَّهُ، فَهُوَ الَّذِي يُعَدُّ مُدَعِّيَ طَاغُوتًا، أَمَّا الْغَيْبُ النَّسْبِيُّ الَّذِي يَعْلَمُهُ أَحَدٌ دُونَ أَحَدٍ مِنَ الْخَلْقِ فَلَيْسَ مَقْصُودًا لِلْمُصَنَّفِ.

وَالرَّابِعُ: (مَنْ دَعَا النَّاسَ إِلَى عِبَادَةِ نَفْسِهِ)؛ أَيْ: وَلَوْلَمْ يُعَبِّدُ، فَإِذَا دَعَاهُمْ وَلَمْ يَعْبُدُوهُ فَهُوَ طَاغُوتٌ.

وَالخَامِسُ: (مَنْ حَكَمَ بِغَيْرِ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ).

وَالْكُفْرُ بِالظَّاغُوتِ وَالإِيمَانُ بِاللَّهِ هُوَ حَقِيقَةٌ (لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ)؛ لِمَا فِيهِ مِنَ النَّفْيِ وَالإِثْبَاتِ

الْمُوَافِقُ لِمَا فِيهَا مِنَ النَّفْيِ وَالإِثْبَاتِ.

وَشَاهِدُهُ فِي الْحَدِيثِ قَوْلُهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: («رَأْسُ الْأَمْرِ الْإِسْلَامُ...» الْحَدِيثُ); فَ(الْأَمْرُ)  
هُوَ الْدِينُ، وَالْمَرْادُ بِالْإِسْلَامِ هُنَا: مَعْنَاهُ الْعَامُ الْمُتَقَدِّمُ مِنَ الْاسْتِسْلَامِ لِلَّهِ، فَرَأْسُ الدِّينِ:  
إِسْلَامُ الْعَبْدِ نَفْسُهُ لِلَّهِ إِيمَانًا بِهِ وَكُفْرًا بِالْطَّاغُوتِ.  
وَالْحَدِيثُ الْمَذْكُورُ قِطْعَةٌ مِنْ حَدِيثِ مُعَاذِ بْنِ جَبَلٍ الطَّوِيلِ الَّذِي رَوَاهُ التَّرْمِذِيُّ وَأَبْنُ مَاجَةَ  
بِإِسْنَادٍ مُنْقَطِعٍ، وَلَهُ طُرُقٌ يُحْسَنُ إِلَيْهَا، وَهُوَ مِنْ أَحَادِيثِ «الْأَرْبَعِينَ النَّوْوِيَّةِ»، وَسَيَأْتِي فِي مَقَامِهِ  
بِإِذْنِ اللَّهِ تَعَالَى.

وَهَذَا آخِرُ الْبَيَانِ عَلَى هَذَا الْكِتَابِ النَّفَاعِ بِمَا يُنَاسِبُ الْمَقَامَ.

وَفَقَ اللَّهُ أَجْمَعِيْلَمَا يُحِبُّ وَيَرْضَى، وَالْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمَيْنَ، وَصَلَّى اللَّهُ وَسَلَّمَ عَلَى عَبْدِهِ  
وَرَسُولِهِ مُحَمَّدٌ وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمَعِيْنَ.

### تَمَّ الْشَّرْحُ فِي مَجَلَّسَيْنِ

لِيَلَّةِ السَّبْتِ السَّادِسِ وَالْعَشْرِينَ مِنْ شَهْرِ رَبِيعِ الْأَوَّلِ  
سَنَةِ سَتِّ وَثَلَاثِينَ بَعْدَ الْأَرْبَعِمَائَةِ وَالْأَلْفِ  
فِي الْمَسْجِدِ النَّبَوِيِّ بِمَدِينَةِ الرَّسُولِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

